# 凭信站立

宣信博士

## 第一章 何谓信心

希伯来书第十一章是圣经中对信心最完整的解说。这章一开头就为信心做了定义：「信心是所望之事的实底，是未见之事的确据。」这样的定义教导我们：

第一、信心不是想望，不是对未来事物的期盼，而是立即领受实在而具体的应许。它是领受，不是期待。

第二、它不凭眼见，因为它面对的是未见之事。视力所及的范围不是信心的领域。当一件事可以藉由展现出来得到证实，这就不是信心的事，而是证据的事了。信心除了神的话并自己的确信，不要求任何其他的证据。它就是证据。所以「看见了才能相信」这句话并不确实。因为信心是在尚未看见之时相信；不但如此，只要是上帝所说的，尽管与眼睛所见、证据所说的互相抵触，信心也深信不疑。

当神对亚伯拉罕说：「我已立你做多国的父」，根本没有甚么记号；确实，连眼前所有的都是相反的证据。但神既然说了，亚伯拉罕就信了，因为信心「在事情还不是的时候，就看它是是的。」

因此亚伯拉罕「虽然想到自己的身体如同已死，他的信心反倒更加坚固，将荣耀归给神，满心相信神所应许的必能做成。」

第三、信心将所遇到的每件事都当作创造的一幕剧。它不要求甚么物质的条件，因为它相信的乃是从无造出万有的神，所以它可以踏在眼前的缺乏上，向前迈步，以致发现其中实在充满了祂大能的新创造。

神在旧约里给出祂伟大的应许，就显明祂所应许的，祂也必亲手造成。「成就的是耶和华，祂如此说：你求告我，我就应允你，并将你所不知道、又大又难的事指示你。」可能没有记号，看起来也不甚可能，甚至连个起头的浮游生物都没有，但神的一句话就能教它凭空成就。祂确实藉着话语做成一切。祂建构诸世界，并不需要原生质。「祂说有，就有；命立，就立。」即使人里面没有任何良善的成分或残余，完全死在过犯和罪恶当中，祂仍然可以说出生命和圣洁。即使身体耗竭，生命的泉源枯竭殆尽，祂也可以命令健康与力量。所以人盼望和希望停息的时候，正是信心启动的时候；「人的尽头就是神的起头。」

现在使徒们告诉我们，要讨神喜悦，就需要有这样的信心。实在无怪乎此；因为任何低于这样信心的，都是把神当作不够真实、不够可靠，成了实际的无神论者。这样就是当祂的话语还不及纯粹的自然物质现象可靠，也不及感官的经验可靠；这样就是信靠神的作品，却不信靠神。

神向我们要求绝对的信心，这理由非常明显。人类会堕落，正是因为我们第一对父母不信怀疑神。「神岂是真说？」乃是众罪之源。因此，「神这样说」就成了我们恢复的基础。我们唯有绝对相信祂的话语，才能爱祂、顺服祂。而这样的不信既布满在我们堕落族类的第一幕，也将继续引领着失丧的行伍，直到人类悲剧的终场落幕，「惟有胆怯的、不信的，他们的分就在烧着硫磺的火湖里；这是第二次的死。」所以让我们「谨慎，免得我们中间或有人存着不信的恶心，把永生神离弃了。」

使徒先说明关于信心的一般原则，接着用圣经里一连串的例子详加诠释。最起头的七个例子取自创世记，分别代表着人们生活中关于信心的不同面向。

## 第二章 亚伯和称义的信心

该隐和亚伯两个人在伊甸园里的敬拜，让我们看见世界上有两种人，就是相信的人和不信的人。

属地的人在他的宗教信仰上，文化更高，更具品味，精致有加。他带来的是他劳力的成果，在在都是首选之作。他带来春天洁净甜郁的花朵，夏天饱满成熟的果实，同时他的祭坛还可能装饰得精致美丽而独具品味，相比之下，亚伯在他那粗陋的泥土堆献上鲜血淋漓、死透又烧尽的羊羔，可真是恐怖至极，令人作恶。

但该隐的献祭直接地拒绝了神对这片大地和其上所有的果实所宣布的咒诅，他否认了罪的事实，也不承认需要一位赎罪的救主，但神早已藉着为亚当和夏娃披上皮衣清清楚楚的指出来。亚伯献上祭牲，因为他单纯而谦卑地承认这一切的事实，坦然地接受神赦罪与接纳的方式。

所以信心的首项动作就是相信神对罪所说的事实。我们不必试图要挤出我们对罪的感觉。我们因为神这样说，就相信我们是罪人，这样就够了。亚伯正是这样做。他站在罪人的地位上，立刻就找到了罪人的救主。那位罗马的百夫长也这样做了，看哪！「他回家去时就被称为义了。」该隐不愿看见他的罪，结果落入更深的罪，至终到一个地步，他甚至不得不嚎啕大喊：「我的罪大到无可赦免。」

魔鬼第一个技俩就是叫我们说：「我没有罪。」而他的最后一击却是叫我们以为：「我的罪大到无可赦免。」但谦卑的信心会接受神对他的审判，也会逃过审判。

法国皇帝曾经带着一位外国君王路过土伦的监狱。他为了显出格外的礼貌，就对他说：「你可以随你的意思释放一个囚犯。」他同几位囚犯谈话，找不到甚么人值得他释放。所有的人都自称无辜，受人错待。最后他找到一个罪人，一个可怜的人，口里所说的尽是：「喔，大人！我是个卑劣的人，我十分感激我的惩罚没有更重。」他立刻释放他，说：「你是我找到唯一承认需要赦免的人。现在基于皇帝的命令，你已经得着赦免了。」于是自义的人错失伟大的拯救，而失丧的人却得着拯救。因此让我们接受罪咎的地位，同时藉着相信神的话和基督的宝血得着赦免。他定罪是为了要拯救我们。「祂将众人都圈在不顺服之中，特意要怜恤众人。」

亚伯的信心不只承认罪的事实，同时也接受神藉着牺牲为罪所预备的救法。他没有仰赖他自己的品格或自己的行为。因为这是神所赐的礼物，而且是神亲口证实的。

有两个人走到银行柜台前，手里都拿出一张纸。其中穿着时髦的那一位，伸出的手上不只带着手套，还戴上珠宝。另一位则是个粗鲁邋遢、没有梳洗的工人。但第一位给礼貌地回绝了，第二位却在柜台前领到了数百英镑。这差别在哪里呢？原来这一位的纸上写的是没有效用的名字；另一位所递交的票据却有银行总裁背书。同样，在怜悯的大门前，德行最高的道德家会被人请回，而罪大恶极的人，只要他身上带着耶稣的名字，却要受到欢喜迎接。

我们来到无限纯洁而公义之地，能够献上甚么？只有耶稣。没有其他任何的礼物配得上神。而神将祂赐给我们，正是为了这个目的，叫我们可以将祂献回去，作为我们的替身和补偿。同时神已经亲口作见证，也独独为这个礼物作见证说，神因祂大得满足，以致凡接待祂的都「在爱子里得蒙悦纳了」。如今我们是否相信神因祂的儿子大得满足的见证？我们是否也因祂大得满足？

有位苏格兰的马车夫曾经告诉我他是如何归信的。那时他乘驾着马车，整路上都受着罪恶的重压，不时有想法浮上心头：「我要如何满足神对我的要求呢？」他想到他的改变、他的承诺、他的事奉、他的眼泪，他所能尽上的一切努力，但这一切都徒劳无功。终于有个声音说话了，「你只需要献上基督」。他照样做了，他顿时感到神的悦纳，心中满了蒙福的甜美感觉。

有位苏格兰的布道家分享了他的故事。当他小时候，他的父亲是个牧羊人。一天清晨，死了一头小羊。另外还有一头小羊，则是失去了母亲。他请求他的父亲将那头小小的孤儿送给那刚刚失去小羊的母羊。但她不肯接受。他试了又试，她只是不断地推开它。最后他父亲拿起那头死去的小羊，取下它的皮，放在那头活着的小羊身上。母羊立刻欢喜接受了它，开始抚弄它，将它视为己出。

神将耶稣的义覆盖在我们身上，照着祂对耶稣的爱来爱我们，只透过我们身上的耶稣来看我们，为耶稣的缘故，接纳我们做祂的儿子和女儿。

亚伯的信心已经「得了称义的见证。」所以我们不只要接受基督伟大的代赎，也必须相信我们已经蒙悦纳而称义了。这不仅仅意味着我们已经得着赦免，免于审判。这还意味着我们已经被宣告为义，也被算为义，实在而永远地称义，如今神给我们的地位，如同我们从未犯罪过，不，甚至如同我们完全遵行了神一切命令，就像耶稣曾经做过的一般。

如今，我们只能凭着信心得着这样的把握。我们单单相信神透过祂的儿子向我们证明，祂已经将祂给了我们，作为我们完全的义，而单单因着我们接待了祂，祂已经属于我们的了。我们可以流泪，可以祷告，但这些都不能叫我们得着安息，要得着安息，唯有我们单单相信神在耶稣里已经悦纳了我们、称我们为义、永远爱着我们，正如乔治穆勒所说的，将我们每一个人当作「祂亲爱的孩子」。这样相信的人要与神和好，并且可以知道他们已经得着永生。

一旦人相信他已经称义，躲开了咒诅的恐怖阴影，他的心就要涌出自由、爱心和能力。因为爱心和力量衰微的秘诀就是软弱的信心。怀疑自己是否完全蒙神悦纳足以瘫痪属灵的能力。有位东方的工匠，由伟大的君王延揽入宫，却突然变成了不可靠的工人。他毁了精致的珠宝首饰，因为他的手不再听他使唤，不如往昔精巧老练。他的国王传唤他，询问缘由。他发现这个人身陷债务，每天只能无助地等着他的妻儿为他的债务被变卖为奴。于是这位仁慈的君王偿还了他的债务，所有的事情立即回归正常。这个人的手恢复了动力，他的作品也重现精美。他的重担消失，他得着了自由。神就是这样释放我们得着自由来事奉祂，因为全然的确信我们已经得了完全的称义，才有全然的成圣。

奥尔巴尼的雅各博士写了《恩上加恩》这本奇妙的书，他被神大大使用，经常在全国各处个别地服事那些心灵受重压的人。他根据他的经验曾经说过，他发现这些他蒙召来服事的人身上，妨碍他们完全接受基督来内住在他里面使他成圣的，莫过于他们心中对自己在基督里已经绝对而永远地得蒙接纳，普遍有着模糊的概念，也缺乏全然的确信。

我们能否放胆相信，基督如何蒙神悦纳，我们也绝对、确实而永远地蒙神悦纳了；而基督的义如何，我们也已经照着被算为义了，因此我们在神面前，在天地之间有了新的名字：「主我们的义」，因为祂那无可言喻的圣洁（耶23：6），已经赐给我们为名（耶33：16），如同新妇冠上新郎的名字？

而这一切的发生，都源自你单单相信神的见证。神将我们的身分宣告出来，因为我们已经承认基督的赎罪，而我们也相信祂所宣告的，得着了祂指定给我们的新地位。就像新妇站在圣坛前，相信牧师所宣告的话语，就无惧地取得了妻子的地位。有位法国的士兵拯救了他国王的性命，当他听见国王感激地对他说：「谢谢你，上尉」，他立刻回答：「大人，哪一连？」并且接受了他的新任命。罪人相信了神的宣告，就「回家去被称为义了」。所以「不信神的，就是将神当作说谎的。」如今，这地上有一处角落，永远写着「不再定罪了！」这句话，这一处角落就在耶稣的十架底下。我们只要踏进那里，宣告这句话，向神索取，它就是我们的了，连神也不能违背祂永恒的道。

有个可怜的犯人站在一位东方的国王面前，为着自己的性命浑身颤抖。因为片刻之后，他就要身首异处。他要求喝一口水。他们给了他，但他的手不停颤抖，甚至无法喝水。国王对他喊着说：「不要那么惊慌；你喝完水之前，你都是安全的。」那玻璃杯立刻被丢在石头路上，水连一口也没有喝上，他放胆地看着国王，要求他实现他君尊的诺言。国王苦笑不已，但还是对他说：「这是你应得的，因为连对你说的这句话，我也不能违背；你的命是你的了。」

喔，倘若一位反覆无常的君王，他所说的话都能保护相信这话的恶徒，有谁不会飞奔逃往万人都能躲藏的救恩之道呢？凡信靠祂的人，必不定罪。

喔！祢的意念有如明光祢爱清晰透亮祢的恩慈智慧于我罪人更显其妙莫名何以你能看我为宝至高上帝如祢

尽管悟性无能识透，我心却有旭日光照

基督今将奥秘显明，恩典至大莫名

我的破败不堪归祂，祂义全然属我

在祂爱我蒙悦纳，祢恩覆庇我身

做我的神直到永世，爱我时刻不移

## 第三章 以诺与成圣的恩典

到以诺的时候，人类已经来到第七代。七在希伯来文数字中代表完美，用在这，就预表了人类在品格和命运这两方面的理想典范。

就他的品格来说，他是堕落之后的第一个圣洁典范;就他的命运来说，他是第一位兴起胜过死亡咒诅的，藉着他的升天和他的教导，将那荣耀不死的生命的保证和应许，向我们这些等候主第二次再来的神的子民显明出来。

1.以诺的品格。以诺圣洁的生命可以用两个句子来形容：「他讨神喜悦」，并且「他与神同行」。神的喜悦或神的旨意向来就是圣洁的标准。所以，基督自己完美无瑕的品格和生命可以用「我常做祂所喜悦的事」这句话作为写照。使徒则为信徒祷告：「好叫你们行事为人对得起主，凡事蒙祂喜悦。」这样的表达何等温柔而动人，神竟会因着我们爱祂、顺服祂而真心喜悦，甚至祂地上的儿女们衷心而真诚地努力要得着祂的赞许时，祂就欢喜快乐。同时就我们这部分来说，这里也指出我们绝不是仅仅顺服、追求公义并严守责任，乃是带着自动自发的爱，渴望要看见祂的微笑，而不是只求逃避祂的审判。

有一种遵行神的旨意的方式，是将它当作石墙和铁镣，而强忍难当。但还有一种方式，乃是认出这乃是天父的爱，祂恩慈的旨意总是量着我们的度量和资源，凡是真诚爱神的人都能够遵行，也能够时常地讨祂喜悦。学校里初学国字注音的孩子和最高年级的孩子同样可以让老师欢喜，即使他连试着完成高年级的功课都不能。因为没有人期待他这样做；他只需要每天符合老师的期望，而这个期望乃是量着他的进度和能力。同样，神为谦卑的信徒所定的旨意不是死板而抽象的规条，也不像祂要求天使和天使长那般的顺服和服事；祂的旨意乃是温柔又恩慈的法则，适用于我们的景况和成长，逐日向我们开启，使我们羡慕祂的一切良善，以致我们足以承担。

成圣的人总是一心讨神喜悦。他不想要讨世界的喜悦，以致或许在别人的眼中像是一个狭隘、很难相处并充满偏见的人。他在生活中也不讨自己的喜悦；却没有人可以像他这样真正地欢喜快乐，或像他这样随心所欲；因为，他在做成决定或采取行动之先，总是等候要明白神的心意，让他的意思遵循着神的意思，就不像其他人那样处处碰壁而焦躁不安。所以「祂的道是安乐；祂的路全是平安。」因为他已经蒙了大福，从捆绑束缚的心态得了释放，终其一生总是欢欢喜喜，感到神的喜悦和慈爱。神给他的是甜美的话语：「我也照样起誓不再向你发怒，也不斥责你。」神的微笑常常照在他的道路上，他也活在「协西巴」（神的美意）之地，就是神说「我的喜悦在他身上」的那地。

有祢喜悦，有祢在心，是我此生大福。惟祢亲睹，惟祢是爱，乃我永世至福。

但我们如何能这样讨神喜悦？有罪的人可以讨神喜悦吗？人的至善岂不像污秽的破布，人再圣洁岂不也要伏在灰尘里，全然投身在神的怜悯和恩典中吗？是的，这都是实在的，但同样实在的是──我们可以从神支取一切，使我们可以讨祂喜悦，令祂满意，以致我们可以无暇无疵地站在祂面前。喔，这就是敬虔的奥秘，而耶稣就是那奇妙的解答。

这也是成圣的秘诀；我们接待祂做我们内在的生命与圣洁，因为「神使祂做我们的圣洁，」所以我们的圣洁不再是出于人的，乃是出于神的了，不再是我们的污秽破布，乃是祂的无缝义袍，从此父神喜悦我们，正如祂喜悦祂一样，于是成就了那奇妙的祷告：「使你所爱我的爱在他们里面，我也在他们里面。」正因祂如今在我们里面，所以神就用同样的爱来爱我们，因为我们现在已经与祂有分了。

如此亲爱，无以复加，我乃神至爱最亲。祂是如何爱祂儿子，照样爱我不稍减。

没有其他任何圣洁之道可以达到神至高的标准却又顾及人绝对的无助。其他一切途径都是出于人，唯有此道乃是出于神。它高过人所能达到最佳境地，却轻易胜过祂最小的挣扎。因为这不是要成就，乃是要领受。这不是任务，乃是恩赐。因为「不再是我，乃是基督在我里面活着。」所以这不是我的最佳表现，乃是「神的最佳表现」。

现在我们用「他与神同行」这句话来形容以诺的圣洁，正可以优美地表达这个事实。他的生命反映出和神一种亲密的伙伴关系，而不是自恃自足的义。这样的生命仰赖的是神的交通，那个亲密就跟我们今日与耶稣同行一样。

因为这位耶稣将来会进入历史的舞台，藉着祂的劳苦与受难，将祂自己显明出来；而祂却是以诺随事随行的生命伙伴。这是基督徒生命的奥秘，「就是历世历代所隐藏的奥祕；但如今向祂的圣徒显明了。就是基督在你们心里成了有荣耀的盼望。」

这不是一种奇妙的状态或特异的经验，而是与活生生而完美的这一位耶稣熟练的合一。我们不仅领受恩典，更是领受这位充满恩典的神；不仅领受圣洁，更是领受这位至圣者；不仅领受智慧，更是领受这位奇妙策士的陪伴与指导。这就是属神圣洁的奥秘。就是要连于耶稣，住在耶稣里，随时随在仰赖耶稣。「从祂丰满的恩典里，我们都领受了，而且恩上加恩。」我们一切的恩惠都是祂的恩典移转到我们的身上。就像在丝布上转印图案时，需要烧热的铁模印压到织品的纹路，圣灵就将耶稣所有的，用祂炽热的触摸转印到我们的生命里。祂印上清洁，让我们穿上祂的清洁；祂印上信心，让我们领受对神的信心；祂印上爱，叫祂的爱厚厚的浇灌在我们心上，使我们的爱得以完全，「因为祂如何，我们在这世上也如何。」或是平安，「我将我的平安留给你。」或是喜乐，「我的喜乐要存在你们心里，并叫你们的喜乐可以满足。」或是权柄，「所有的权柄都给我了，看哪，我会常与你们同在。」像这样，基督一切的恩惠、能力和亲切的同在都包含在其中。

这不是一个富有的朋友，借给我们一大笔钱，帮助我们经营我们的事业，而是祂自己投身进来，把祂的陪同、祂的筹算和祂的资金交给我们。同时这种圣洁只需凭着信心领受，既是白白的恩赐，也是我们完全的救主所已经成就的工作。我们唯一的动作就是弃绝我们自己、我们所有的罪和自恃，然后支取祂自己并祂所有的一切，以致未来每一个需要都得着充充足足的帮助。从今以后，我们每一天只需要更多地穿上基督，更多地脱下老我。在那个我们凭着信心支取的有福时刻，祂已经将祂自己给了我们，做我们完全的生命，满足我们未来所有的需要，每一天我们只要一步一步地进入这样的生命。

不久前有艘铁船被安置在克莱德河上，它先被切成几个部份，待锁紧螺丝下水后，就是一艘完整的船。但是这艘船需要运往非洲中部，以便在上刚果一带航行。所以它被拆开，分别缓缓地运往斯坦利湖，到那里再照着原来的设计图一片一片地组装完成。现在它成了一艘福音船，将福音传送到黑暗大陆的百姓当中。

这个例子可以稍稍地说明，基督将那属灵生命移转给我们是甚么意思。在祂里面我们现在已经完全了。我们整个的性情，我们生活的典范，现在都在天上也在祂里面，就像这艘小小的船已经设计妥当，准备好要在克莱德河上组装。

但这个生命必须制作在我们身上，转移到我们属地的生命；这就是圣灵的工作。祂带着基督的恩赐与恩惠，然后带进我们的生命里，所以我们需要天天领受，就像这艘船的各个部位需要在遥远的大陆那里重新组装，我们就这样领受祂一切的丰满，恩上加恩，祂的恩典作为我们的恩典，祂的供应满足我们的需要，祂的力量做我们的力量，祂的身体做我们的身体，祂的灵做我们的灵，神使祂「成为我们的智慧、公义、圣洁、救赎。」但这一切不仅是抽象的协助和恩惠，更不仅是圣灵带下力量、平安和纯洁。这是耶稣自己亲切的同伙同伴。这是基督住在我们心中，与我们同行，生动明亮而实在，亲近有加，亲密日甚，尤胜地上至亲爱侣。

有位美国男士前去拜访道德高尚的艾伯特．本格尔。他非常想要听他祷告。所以一天晚上他在他的房门前逗留许久，希望听见他的晚祷。他们的房间彼此紧邻，而房门半掩半开着。这位敬虔的人读完书，阖上书本，跪下一会儿后，只说了：「亲爱的主耶稣，我们之间一切犹如往常，」然后就进入甜美的好眠。他与他的主如此亲密，工作不会打断他们的交通，也不需要祷告来重拾这个交通。这是一种没有间断，几近不自觉的同在，就像夏天花园的香氛气息，或是某位亲近的人站在我们身边，尽管忙碌，无法交谈，一样知道他就在身旁。

喔，与神相交，何等有福，这般喜乐甜美非常；

耶稣基督做我同伴，生活有力喜乐洋溢；

喔，奇妙恩典，喔，无上喜乐

我有耶稣与我同行。

2.以诺的命运。如此荣耀的生活，也有一个美好的结局。「以诺与神同行，神将他取去，他就不在世了。」不论是人美好的属灵生命，或是人肉身不朽并复活的荣耀，他都成了美好的典范。

我们确实无法确定，在这地上没能进入基督丰满恩典的人，当祂第二次再来时，是否能够明白祂那全面的荣耀。因为关于圣洁的呼召，确实紧密地关连到基督降临的警告和羔羊婚筵的应许。

「同着祂的，就是蒙召、被选、有忠心的。」「得胜的，我要赐他在我宝座上舆我同坐。」「看哪，我来像贼一样。那警醒、看守衣服、免得赤身而行、叫人见他羞耻的有福了！」「羔羊婚娶的时候到了；新妇也自己预备好了，就蒙恩得穿光明洁白的细麻衣。这细麻衣就是圣徒所行的义。」

让我们穿起这些细麻衣，看守这些细麻衣，因为这细麻衣已经赐给凡愿意领受并穿上的人，所以让我们透过这两种同行：「他与神同行，」「他们要穿白衣与我同行，因为他们是配得过的，」亲身体验与神同行，是何等有福。

耶稣同行真是甘甜，每一步，每一天；祂的脚步紧紧跟随，一路就是与祂同行。

耶稣同行漫长旅途，终点就在前方。黑夜将尽白昼黎明，忧伤化为欢唱。耶稣同行我界同心，俱穿白衣前行。祂使忧愁变为欢喜，黑暗化为光明。

## 第四章 挪亚和分别为圣的信心

挪亚的一生教会我们最大的功课就是我们必须要与世界分别。我们知道，他因着信就定了这世界的罪。尽管他花了一百二十年努力拯救这个世界，还是没能做到；但至少，他指证这个世界的罪，叫人无可推诿。一次乔治．怀特腓投宿乡下的旅舍时，他的室友问他，他这样起身下床，到楼下酒吧厅去警戒那些人，换来的只是嘲弄和讥笑，究竟对他有甚么好处？他的回答是：「我得着了无亏的良心，也叫他们无可推诿。」所以，有时我们的责任不是拯救，而是要忠心为主作见证。

洪水的降下就是因为教会与世界混杂，以致全地背弃真道。神从起初就告诉祂的儿女们，女人的后裔和蛇的后裔必定彼此为仇。这个可怕的事实，因为该隐仇恨亚伯，亲手杀了亚伯，很快就摆明在我们眼前。塞特活着的时候，两个族类保持分别，因为我们读到塞特成家生子，「而人却以神的名自称。」（另译）但到了挪亚的日子，致命的妥协已经开始。「神的儿子们」，也就是敬虔的族类，看见「人的女子」，无疑就是该隐的后裔，「美貌非凡」，于是他们只考虑自己的肉体情欲，不顾神的旨意，「就随意挑选，娶来为妻。」这种结合所产生的后代族类，物质文明虽然高度发展，道德却腐坏堕落。这些高大魁梧的伟人是邪恶的怪物，暴力血腥横行全地。在远古地质的考古标本当中，曾经发现一个身躯高大的人，旁边躺着一个女人，头骨遭受致命的重击；完全符合神对远古人类的描述。

这就是教会受魔鬼引诱与世界缔结邪恶联盟的结果。如今，这样的结盟又再度充斥在教会里面，势必要带来另一场大洪水──火的洪水。这样的结盟可以有各式各样的形式。我们看见世界进到家里、圣所、讲台、神学院，以及整个现代宗教体系。世界就是魔鬼的网罗，所以神三番两次，严严告诫，绝对不可以允许世界的手伸入教会。当巴兰不能发咒毁掉以色列，他就用世界的迷惑设下网罗。所以神说：「不要爱世界和世界上的事。」又说：「你们务要从他们中间出来，与他们分别；不要沾不洁净的物，我就收纳你们。」因为「光明和黑暗有什么相通呢？基督和彼列有什么相和呢？信主的和不信主的有什么相干呢？」

神发出这些警报，指示我们避开那些通往禁土的拱廊大道。但基督徒们还是毫不为意走上前去，等到发觉危险时，已经无法回头。就像老鹰蹲伏在冰冻的地上啄食猎物，等到要起飞时，却发现牠的双翼已经冷冻结冰，再也不能展翅高飞，只有活活死在牠的掳物面前，为牠的享乐付上昂贵的代价；又像驶经暗流的船只，根本无力抵抗强劲的海流，只有被地狱吞没，基督徒们也是这样无视警戒，最后就失去热情、失去力量，无力回应他们属天的呼召。

耶稣没有权利去戏院，同样基督徒也没有权利去戏院。基督徒母亲没有权利把她孩子卖到土耳其的后宫，同样她也没有权利将她的手交给一个不信的人。但是这样的观念却被看作过时而古板，于是教会会众赞助支持最大最时髦的戏院，以致主日学还要透过野餐或宗教娱乐与这些戏剧争相竞争群众的注意。这一切都在催促末日的到来，结局就是审判。唯一的挽回之道就是挪亚的信心和忠心。与世界妥协绝对无法拯救世界，只有稳稳站在神的准线上，才能将人拉高到神的这一边。

只有当我们有了挪亚的信心，才能站稳在这个分别的地位。挪亚因为找到一个更美的世界，所以放弃旧有的世界。人得了无价珍宝，才会丢弃金条玉石。乌鸦为了享受腐肉的飨宴，栖居在这个地上；但鸽子却会衔起橄榄枝，当作和平而有福的未来世界给牠的凭据，待在方舟里等候邪恶的日子结束，承受自由的国度。

有一个园丁不断努力要种出一颗挺拔对称的柳树，却屡遭失败。它的枝条全数长在同一边，不管如何修剪，总是歪斜倾倒。最后他终于找到原因。原来在柳树倾倒的那一边，有条地下溪流，所以柳树为了汲取养分，总是朝向它的生命源头生长。于是园丁停止修剪，在树的另外一边挖了一道水沟，从原来的水道引过水来，从久经忽略的这一头供应它的需要。一年之后整棵树变得焕然一新。这棵树深深扎根，枝叶茂盛，自自然然就长得挺拔对称。这就是我们最伟大的园丁的秘诀：「所以，你们若真与基督一同复活，就当求在上面的事。你们要思念上面的事，不要思念地上的事。因为你们已经死了，你们的生命与基督一同藏在神里面。基督是我们的生命，祂显现的时候，你们也要与祂一同显现在荣耀里。」

使徒彼得提到挪亚时，说到他一件最特别的事。他说，挪亚全家乃是「藉着水得救」。大部分的人都以为他们是免受洪水而得救。不是这样。「这水所表明的洗礼，现在藉着耶稣基督从死里复活也拯救我们。」这个大洪水的水，就像洗礼，都是类似的象征，代表我们与基督同死同复活。所以挪亚乃是藉着这道洪水的水，从淹没整个世界、几乎吞没他全家的洪水被救了出来。因此我们也是藉着耶稣基督的十字架从世界中被拯救出来，「因这十字架，就我们而论，世界已经钉在十字架上；就世界而论，我们已经钉在十字架上。」只有当我们从心真正明白这个死的意义，教我们这个人肉体所有天然旧有的生命都同祂死去，然后带着祂自己全新的性情复活过来，甚至承受祂的国度和祂的宝座这全新的産业时，我们才能兴起高过这个世界。世界不能再吸引我们。我们不属这个世界，正如祂不属这个世界一样。

一根磁铁扫过一盒泥土，面的每一丝铁屑都会被吸起来，完全不费吹灰之力。照样，尽管属世界的人既不认识基督，也不留意祂的呼召，但从上头生的必要跳跃起来就近基督。川河流向洋海，无暇绕行停留；

火焰奔向天际，热切返抵源头。

神所生的心灵，渴望见祂容面；

向往天上居所，在袍怀安息。

我们与世界分别，并不需要离开世界。水蜘蛛将巢筑在祂塘的水面下，但驰那柔软的茸毛大衣却没有沾上一滴水滴。原来驰从水面上的世界装了一球的空气，然后固定在水面下，这一整球的空气将水排开，水蜘蛛就在这个中心筑它的巢，这样即使生活在涟漪波动的深水底下，它依然呼吸着上头世界的空气。

照样，我们也可以让神的圣灵把我们包围起来，把我们圈在祂的光明和生命，尽管底下这个世界和罪仍然波涛暗潮，我们却可以分别出来，不受波及，安然居住在祂同在的隐密处。

勿对我谈属地享乐，勿用鄙利引诱我；勿愚我以地上幻影，勿用虚荣烦扰我。我已弃绝化装偶像，今后不再属自己；我已将心献给基督，我愿属祂无所遗。

## 第五章 亚伯拉罕和信心的顺服

亚伯拉罕素来被称作「信心的哥伦布」。这不是因为只有他横渡人烟罕至的荒野大漠，而是因为他是首先的第一人。此外，他的信心和所面对的试炼和得胜，那个范围是如此广大而全面，以致神自己叫他作「所有相信之人的父」。

他的信心闪耀有如彩虹，带着七种独特而荣耀的光辉。

1.信心顺服神的诚命。「亚伯拉罕因着信，蒙召的时候就遵命出去。」因此，信心就我们而言，从最起头就是一种顺服的举动，以致神特别留意要这样命令我们。这不是端看我们相信神的话语与否，而留给我们的选项，这乃是「神的命令，叫我们信他儿子耶稣基督的名。」

这样一来信心的行动立时变为绝对必要，同时也非常简单而容易。绝对必要，因为只要祂发出命令，我们就毫无选择。容易，因为祂一旦命令，祂就会负起责任带我们往前，成全祂给我们的应许。神受祂话语的约束不少于我们。因此，甚么时候信心清楚地明白祂已经说话了，信心唯一需要做的，就是将所有的责任都归在祂身上，然后往前行。「神非人，必不致说谎，也非人子，必不致后悔。祂说话岂不照着行呢？祂发言岂不要成就呢？」

2.信心在黑暗中倚靠神。「出去的时候，还不知往哪里去。」这是第二阶段，是不凭眼见的信心。凡所见的，就不是信心，而是理性。我们横渡大西洋时，没有看见海上有甚么路径，岸上有甚么标志。然而，日复一日，我们却在海图上标志出我们的航道，好似有道粉笔线随着我们穿过海面。当我们来到离岸二十海浬，我们那么确定我们所在的位置，好似我们早在三千浬远时就已经看见那个位置了一样。我们是如何测量并标志我们的路径的呢？原来我们的船长带着他的仪器设备，日复一日仰望天空，靠太阳的位置来设定他的路径。他航行全靠航位推算，靠着天上的光体，而不是地上的光源。所以信心会向上仰望，一路上虽然看不见一道海岸线，也看不到地上的灯塔或海上的路径，但靠着神这伟大的日头，就能扬帆航行。

信心的航行也是靠着推算。很多时候信心需要迈向无法确定的未知，甚至通往黑暗和灾难。但祂会开道路，常常让这种夜半时刻为白昼开启大门。

从前有一对旅客走下阿尔卑斯山时，发现他们的路全给封闭了。沿着山间溪流的小径出乎意外地停在一片宽大的冰崖上，溪流直冲急下后又消失得无影无踪。他们该怎么办呢？突然导游跳入小溪，还吩咐他的同伴们跟着跳。一时之间，四周漆黑，心惊胆跳，接着他们就被带着穿过那冰封的高山，过了一阵子，他们就被带到夏慕尼谷绿油油的岸边。所以信心常常要直直地走进黑暗，甚至跃向死亡之际，才能找到神和救援。信心的每一步，往往前头看似无路，灾难就要临头，神却总是拯救。神愈是定意要教会我们信靠，祂就愈是要四面围困我们，以致我们单单只见祂一人，祂甚至遮蔽我们的视线，看不见祂所吩咐调度的人力援助，直到我们学会不凭眼见，也无须凭据，单单信靠祂。

3.信心相信神具体的应许。亚伯拉罕有一段时日只有神一般的应许，引导他日复一日的前行。但不久，那应许就愈发的具体，最终神应许的产业和后嗣，清晰可见，有如一颗星星在他未来的穹苍恒定地发光。现在信心已经从单纯信靠祂的智慧和慈爱，转变为期待具体的事物。他必须坚定地相信，等候神来成就。我们也需要这样跟随他的榜样。

在这方面，亚伯拉罕真的是我们伟大的先锋，我们的本分就是跟随我们的父亚伯拉罕的脚踪，当我们跟随他的榜样时，我们就会发现他所有的脚踪都是信心的脚踪。但亚伯拉罕的信心还没有完全；所以神必须给他上一门惊人的实体教学，才能明白甚么叫信靠神。所以祂不只对同亚伯拉罕说话，祂也要求亚伯拉罕用他信心的举动来回应祂、满足祂的要求。于是底下的经文就让我们看见圣经中信心最具戏剧性的几个步骤。

首先，神应许亚伯拉罕未来的福气。「我要与你立约。」亚伯拉罕接受这个应许，他就在神面前俯伏在地求神成就。接着第二步，信心的时态变成了现在式。「看哪，我与你的约。」神所要做的，祂现在做了。亚伯拉罕所期待神成就的，他现在接受了，当作是现在的事实。未来变成了现在式，而信心也化为行动。但信心还有第三步。「从此以后，你的名不再叫亚伯兰，要叫亚伯拉罕，因为我已经立你作多国的父。」这事现在成了完成式。所应许的已经做成，如今已经完成了。所以行动变为约定，所发生的效力远不只限于现在的当下，于是亚伯拉罕就必须继续坚定地看自己经过了这所有三个步骤，已经确实地收到他那尚未看见的祝福。他必须更改他的名字，在众人面前，受人嘲笑，因为每当邻居问他为什么改成这么奇怪的名字，而他告诉他们，因为神已经叫他作多国的父时，他们就会当他是个傻子、老糊涂、尽作着白日梦。但信心必须用见证来封存，而见证往往必须经过试炼和羞辱，在黑暗当中历经多时的信靠和等候。

最后还他清白的日子终于来到，嘲笑则转而落在那些人身上，所以小以撒也以「喜笑」命名，因为神已经叫亚伯拉罕开口喜笑，而那些藐视他信心的人却笑不出来了。

亲爱的弟兄姊妹，这就是我们应该回应伊勒沙代（全能神）的态度。我们不该以为应许是为着未来，我们必须将应许带到现在，要支取应许，当它是我们生活此刻立即的事实。接着，我们要将它翻译成过去式，我们不但在态度上认定这已经是件完成的事实，也这样谈论它，不怯于让人知道我们相信我们的神，甚至放胆称说人以为那不存在的是存在的。这就是信心的作为。许多人没有进到这样的境地，但这就是诗篇三十七篇大卫所形容的祝福之梯：「当将你的事交托耶和华，并倚靠祂，祂就必成全。你当默然倚靠耶和华，耐性等候祂。祂要使你的公义如光发出，使你的公平明如正午。」

4.信心不只相信，也会开口宣告它的信。亚伯拉罕一旦相信了他后嗣的应许，立刻就如同我们前面所看到的改了他的名字，藉着这个名字在众人面前做出他那伟大而惊人的声称。基督也曾问我们：「你们说我是谁？」信心必须印上印，证明神是真的，并且指着主说：「祂是帮助我的。」

若没有宣告，信心就会死去；但真诚而谦卑地承认，则会使用并确认这个信心。那位被鬼附的得了医治以后，若没有回家去，公开向他的朋友为基督作见证，他可能就退后了；西门彼得那时若勇敢地跟随基督的小群，他可能就不致否认祂。我们不能只是相信，还要称说那尚未成就的已经成了，并且按着神所呼召我们的为祂作见证。

5.信心弃绝这个世界，因为它有了更美的产业。罗得不久之后，就情欲大作，开始争夺最好的土地。亚伯拉罕把土地让给他，当晚神就向亚伯拉罕显现，告诉他，罗得的那一份土地连同其他所有的地方，都是属于他的。不久之后，罗得甚至需要仰仗亚伯拉罕来保护他选的那片土地。信心的人可以放手不要这个世界，因为他知道他的产业更加美好，但即使他放手不要的时候，神也要告诉他，一切都是他的，因为他是属基督的。

6.信心为了得着全部的产业与魔鬼争战。亚伯拉罕不会与罗得争夺良田美地，但当东方的国王入侵迦南地，插足在他的产业时，他就凭着神所赐的信心，立下古时最辉煌的战绩，起身大力击溃他们，把他们赶出那片土地，拯救罗得和他一家。所以信心会放弃，也会战斗，但它总是对抗神的仇敌，而不是神的仆人。神要我们认识并使用信心的权柄，对着高山说：「你挪开此地，投在海里！」事就必成了。

7.信心接受最高考验，然后进入安息和复活的生命。在他领受、支取并宣告了这个应许后，终于要接受考验了。以撒，这整个应许的关键，必须要献上。那么，从以撒要得着后裔的这件事错了吗？不，他从来没有一刻怀疑过这件事。以撒甚至可以死，但神绝对不会违背祂的话。神的话也必要实现，即使以撒必须从死复活。这就是亚伯拉罕所期待的。因此，受试验的不只是他的顺服和他的爱，更是他的信心。正因他相信神能将以撒还给他，他才能够将他舍去。所以当试验最剧烈之时，神要让我们站立得住，深知他必不致说読，于是就能全然信靠祂，将我们所得着的祝福交出来放在祂手上，将我们所得着的应许也交给祂来成全，知道那应许我们的是信实的。这样的试验只会教信心更显宝贵，更加带出信心得胜的能力。

沙漠有一种花，只有刮风的时候才会绽开。狂风大作的时候，每一根茎就长出一朵星形的小花。信心也在试验猛烈的风中绽放，困难的环境和生命的试验就是它的土壤和营养。愿主让我们充满了亚伯拉罕的信心，相信神不但赐下以撒，还能叫祂所爱的以撒从死复活，并且引导我们能进入安息、丰满而结实累累的信心生活，像亚伯拉罕一样配称为「神的朋友」。

## 第六章 以撒和坚信忍耐

以撒的一生和品格可以说是旧约中沉静安稳的一幅图画。他不是创造丰功伟业的大人物，相反地，他温和而守成，被动而不主动，屈服忍让而非强势出撃。

然而这个温文内向的人，却能治死老我，为爱恒久忍耐，所以他在这件最艰难、最高超的事上，做了耶稣基督极佳的预表，也成为我们基督徒生命的榜样，远非其他所有列祖所能企及。

神已经命定我们的道路，只有经过死门，才能抵达生命。所以有人这样唱道：

生命出于死亡，

喜乐生于忧伤。

玫瑰要能吐露芬芳，

必须先有死亡。

我们的主乃是最伟大的殉道者，祂指着自己和我们说：「一粒麦子若不落在地里死了，仍旧是一粒，若是死了，就结出许多子粒来。」我们基督徒的生命不是培植老枝，而是要砍掉老枝，嫁接到基督从上头来的新生命，生根发长。若不这样做，只会以失败坐收，甚至迈向死亡。对这个老亚当的生命，我们不能丝毫妥协，就像那位阵前喊话的将军，当他飞骑横扫整个行伍，指着他们的旗帜，高声喊道：「士兵们，敌人就在眼前，如果你不杀了他们，他们就会杀了你。」这里绝对没有妥协的空间，我们里面的老我若不死，我们就要同牠永远灭亡。

神带领祂的百姓离开埃及时，就着象征的意义来说，祂叫他们穿越了四种死亡。首先是红海，代表着世界的死亡。第二是约旦河，代表着旷野老旧生命的死亡。第三是割礼，象征向着肉体活泼而自我扩增的权势而死。第四，约书亚看见主军队的元帅，全人俯伏在祂脚前，象征我们向着自己而死，不再仰赖自己来完成神的工作。

所以，以撒的一生教会我们的功课就是，治死老我，活出谦和、坚忍而平凡的生活。

1.他孩童时期就经历过痛苦的试炼。他是以实玛利的弟弟，也是他的对头，为着他的信心遭受逼迫和嘲笑。最终以实玛利被赶出去，以撒才得脱离这个预表着属地而属肉体的人。

2.但很快地他就必须经历更剧烈的死亡。我们常常听闻亚伯拉罕顺服的信心，却很少想到以撒献上自己的信心。那是摩利亚山上一场真正的死亡，在那里意志必须死去，因为这就是真正必要治死的自我。那一幕不只预示了基督的死亡，也是你和我的死亡。你死了吗？你愿意死吗？不是你的缺点、不是你的脾气、不是你的罪恶，而是你的自我。

3.我们接着也在他婚姻这件事上，看见他心灵内里的生命和他的情感，一样带着这种美丽的特质。我们生命里头，没有比我们心倾向处更加影响我们的品格和命运，也更能测试我们是否真实地分别为圣。因此，神从起头就为婚姻的规范和管理立下最为严格的定规。祂深知我们的心一旦受到不圣洁同伴的牵绊，自然就会被牵引去远离祂，所以婚姻这种地上的联系，既是如此敏感而脆弱，就必须连接到祂的爱和祝福，祂于是严严地禁止祂的百姓与诡诈或属世的人通婚，并且要求他们所做的选择必须在祂的里面、也为着祂的缘故，接受祂的指引和许可。

神的儿子们与人的女儿们通婚，结果全地败坏，遭致大洪水。以色列人与迦南人通婚，使他们整个士师时期惨遭奴役。而所罗门与外邦妻子的婚姻更是腐坏了他的心，毁了他的王国。许多人因为自私而属世的友谊，生命毁坏，远离神，还有许多婚姻虽然宣誓而结合，却葬送在无法与神旨意互相调和的感情。

只要决定之前先等候明白神的旨意，许多的失败原本是可以避免的。以撒就是这样做的。他将他的意愿放在神的旨意底下，让神来为他选择他生命的伴侣和以色列未来的母亲。这是一种很美的自我献身，而神也大大地尊荣了这样的献身，亲自介入引导了忠心的以利以谢这个祂所使用的器皿。以利以谢，就如他的名字所代表的，在这里预表着圣灵，就像亚伯拉罕预表圣父一样。这不意味着在这种重要而慎重的事上，我们要将我们的心和幸福交由其他人来决定，而是要将我们的道路和意愿交给天父，带着顺从祂选择的态度，然后求问并期待圣灵来引导我们，让我们不管是内心的倾慕，或是建立友谊和关系，都被保守在祂的里面。这样做就是真实的献上自己，而所缔结的结合，比起属世的爱情也更为坚强、纯洁而幸福。

圣灵所点着的情感总是带着神圣之爱深沉而沉静的力量，而一颗献给神的心总会收到神十倍的祝福。

但我们要记得，这样的顺从不是出于天性，而是出于信心。这是因为以撒绝对地信靠，所以他将他的幸福完全交托给神。我们若不能相信祂为我们所做的远比我们为自己所做的更好，我们就无法将我们的生命交托给神。因此，让我们信靠祂吧！

一生在祢手中，愿祢支配使用。

愿将我心、我命、我有，

全交托你护佑。

一生在祢手中，何用怀疑惧怕。

天父慈手绝不祂手，

叫祂儿女无故落泪。

4.我们接着来看以撒面对生命的试炼时的信心与坚忍。他先是因为飢荒远离家乡，投靠基拉耳王亚比米勒。他的妻子因此遭受威胁，险些蒙羞，他却重踏他父亲亚伯拉罕的覆辙，不敢认自己的妻子。后来神以极大的财富祝福他，但就像许多富有的人，他引起非利士人的忌妒，最后要求他离开。他宽宏大量，退让下来，不但离开，连他在山谷里开凿的水井一并留给他们。于是他到基拉耳山谷，重新凿开他父亲所开挖的水井，但非利士人再度与他争夺，声称拥有水井的主权，于是他再度忍让而搬迁离开。第三次他搬入新家，继续开挖新井，因为水井对东方人来说犹如生命一样重要；但再度上演的抢夺大战挑战他容让的度量，迫使他再一次迁离。第四次，水井不再带来纷扰，他的忍让总算得到回报。这群非利士人完全无法与他争吵，彻底被他打败，因为他的敌人全让恩慈之剑给歼灭了，尽管失去了埃色和西提拿，却有利河伯和示巴来代替。神不但给他开出一条出路，还把他带到宽阔之地，所以很快地他的敌人也来找他，要求与他结盟说：「我们明明的看见耶和华与你同在，所以我们要说，不如我们两下彼此起誓，彼此立约，使你不害我们，正如我们未曾害你，一味的厚待你，并且打发你平平安安地走。你是蒙耶和华赐福的了。」的确，温柔终将赢得人心。「温柔的人有福了，他们必得承受地土。」这就是信心所结的果子。信心就是信靠神会为他争战，为他伸冤，所以尽管遭受羞辱或损失，尽管不义猖狂，他仍然等候属于他的时候。人会争夺斗殴，就是因为没有神为他们争战，他们也不能信靠神。但我们这些认识祂名的人，理当信靠祂。我们既然认识祂的爱、祂的信实并祂的能力，就当站稳，看我们的神所要施行的拯救：

让神导领掌管，靠神统率决定，

将你困惑交主手里，主手聪慧坚壮！

5.以撒最终的试炼是他的孩子们，但他自己要负上绝大部分的责任。他若能像他妻子一样，全然相信神在他们出生前所给的应许和预言，他会更加明白神对他们的旨意，也不致陷入后来那种无谓的抗拒，照着自己先入为主的想法一意孤行。他没有按着属灵的眼光，而是按着天然的眼光，全心关注他的长子，勇猛有力而慷慨的以扫。喔，以撒，你必须再一次向着这地上所有的骄傲而死，你所有的想法和偏好都要交出来，服在神对你孩子们的旨意和计画底下。多少父母自己向着世界死了，却没能在他们孩子的事上这样死去！他们对孩子的计画和看法都不是出于神！以致神因着他们那盲目的疼爱和对世界的妥协，必须叫他们一次又一次地蒙羞而失望。

因此以撒必须要看见他的计画破灭，听着他头生的儿子苦毒地哀嚎，却将那盟约的祝福给了雅各。但当他看明白神的旨意后，他就不再抗拒，他立刻接受，真心地阿们说：「是的，他将来必要蒙福。」以撒必须再死一次，但这次他死得非常荣耀。他全身投入神的旨意，再无疑虑。试炼虽然未曾结束，但他已经完全顺服。因为以扫属世界的婚姻和属地的生活，他继续为他深深哀伤。而雅各离家数十年，一直到他自己临终前，才见到他和以扫重聚。兄弟两人未解的深仇大恨，无疑在他心里投下阴影，令他痛苦难当，但他的灵里却看不见丝毫阴暗。

如今忍耐已经大功告成。以撒年老发白，却和年轻时一样柔和谦卑，不但成了救主受苦的预表，也展现神藉着烈火般的苦难在那些存心顺服而忍耐等候的人身上所淬鍊出的美德，让我们看见爱心的道路实在由忍耐起头，最终也要藉着忍耐而完成。「爱是恒久忍耐，又有恩慈，爱是凡事包容，凡事忍耐。」

或许你要问：「这和信心有甚么关系？」喔，这就是信心的工作。「我弟兄得罪我，我当饶恕他几次呢？到七次可以吗？我对你说，不是到七次，乃是到七十个七次。」他们的回应是甚么？「求主加增我们的信心。」他们为什么不说：「求主加增我们的爱心？」因为他们明白，只有巨大的信心才能生出这样的爱；只有当我们的里面藉着信领受基督自己的爱，才能这样胜利。因为这个缘故，当使徒对歌罗西教会说，他们会按照神荣耀的权能，得以在各样的力上加力时，是为了要「做好一切的工作」吗？不，乃是为了要「凡事欢欢喜喜地忍耐宽容」。

## 第七章 雅各和信心的管教

雅各是所有先祖当中最着名的一位，从人的角度来看，是他建立了希伯来这个国家，把他的名字留给了历世历代的以色列人，成了神选民界支派真正的始祖，但他也是所有先祖中出身最低微、最不受人瞩目，更是这所有人物当中最卑鄙、最自私的一位。一千两百年后，先知以赛亚称他是「虫雅各」，充分描绘出这个人势利讨好而阴险狡诈的性格。然而，神却从这个悲惨的人身上塑造出祂最伟大的王子，为的就是向可怜的罪人显明，只要人愿意接受神的管教，恩典可以在人身上做成的是何等大的事。让我们来看看他平生历史的五个篇章。

1.他的抉择

雅各选择了长子的名分，也选择了这个名份所带来的祝福。他一心想要的就是属于他家族的盟约福分。他或许自私、贪婪又诡诈，为达目的不择手段，但他和心思属地的以扫在神面前永远的区别，就是他认识神盟约应许的价值，一心一意要得着神所有的奬赏，而以扫世俗的眼光却视神的应许如无物，贱价让出。所以尽管雅各有着许许多多的缺点，神却在他的抉择上看见他对属灵和属神事物的执爱。所以雅各代表了人里头属灵天性最初的新芽、坚决的意志、心的转向、专心注视，将属天的事物看为至宝。

反观以扫则是眼光肤浅、得过且过、心思属地的可怜人。他所追求的就是眼前的满足，他的眼界只到日落的地平线。他最深的渴望和志愿不过是出自天性本能的热情和身体肉欲的想望。他率性而慷慨，亲切热情，却是出于天然的本能。他就是受欲望驱动的天然人。「看哪，我将要死，这长子的名分于我有什么益处呢？」在那个关键的时刻，他实在应该定睛在永远的福分，凭着信心宣告，在他长子名分的应许成就之前，他必不见死。但却是雅各看见了「那辽阔之地」，并且朝思暮想要得着这地，甚至变卖一切为要换取价值不斐的珍珠；尽管宠爱他的母亲常常告诉他这个应许的宝贵，他还只能稍稍地领会，他还是伸出双手紧紧抓取这无价的福分。因为他知道，这个长子的名分实在关乎神所有的应许，也是他家族所有的希望。

神因为雅各的这个选择非常爱他。这个选择是他最强大的意志，也是所有人最强大的意志；因为看见属天的奖赏，伸手紧紧抓住，绝不放手，无论付上多大的代价，都要得着这巨大的产业。雅各后来在毘努伊勒也是凭着这股强大的意志力，紧紧地抓住面前的天使大声呼喊：「你不给我祝福，我就不容你去。」这就是信心真正的精髓，选择神、祂的应许、祂的产业和祂的祝福，任凭天地全都废去也绝不松手。基督正是指着马利亚的这个意志说：「她已经选择那上好的福分，是不能夺去的。」祂正是对着叙利亚的腓尼基妇人的这个意志说：「喔，妇人，你的信心是大的！照妳所要的，给妳成全了吧。」

雅各的信心并不完全。不然，他不会开始费尽心机要创造出他所选择的命运。但他却没有信靠神来成就早在他出生之前就已经给他的应许。雅各历经漫长艰辛的学习，才摆脱无时无刻算计图谋的心思。但他里面那个目标专一、意志坚定、渴望得着盟约祝福的心已经开始萌芽，所以神可以修剪、磨去并砍掉其余的。

至于以扫，却没有甚么可以加以修剪炼净的。他这个人所有的根都栽在世界上。他的心弦没有一根是与神的心相呼应的。他或许俊美、慷慨而大方，但许多不认识神也不会说话的动物也是这样。高贵的狗，慷慨的马，慈爱的母鸟，一样引人注目，却不过是栩栩如生的泥塑，对人来说，若未曾举起他的心看见那更高之处，只能永远沉沦。这个世界到处都是以扫，言行举止良善美好，但「他们的结局就是沉沦，他们的神就是自己的肚腹，专以地上的事为念。」

2.他第一次遇见神

雅各选择了神，毫无疑问是因为母亲的教导，但他自己还没有遇见神。至高者尚未对他的心说话。他就像凭着单纯的信心和选择将自己献给基督的人，是个非常好的材料，但对于永恒的事物还没有深刻的经历。现在是时候进入更深的认识了。一如往常，这意味的就是黑暗的试炼时刻。雅各因为母亲和他自己的诡计，第一次必须离开他的家，如今没有母亲温柔的呵护，他的头所枕在上面的石头，犹如他的内心一样冰冷，却也只能就地入睡。主在他的梦里与他会面，首度向他显出盟约的恩惠。有一个梯子架在地上，直达天上，正好作为神自己至高计画的象征。而他也架起他自己的梯子，朝向天际，神就以亚伯拉罕和以撒的神的身分在梯子顶端与他相会，将他所寻求的盟约应许赐给他，并且向他起誓必与他同在，直到祂一切的应许尽都成全：「我必与你同在，你无论往哪里去，我必保佑你，领你归回这地，总不离弃你，直到我成全了向你所应许的。」

雅各醒来，为着神亲近的同在深感敬畏，但尽管他的言语表达了最深的敬畏和坚定的决心，他那尚未完全成圣的心还是带着巨大的距离感和恐惧感。「这个地方何等可畏，」

这是人还不明白他儿子的名份时所说的话。但他是一个忠诚的仆人，他明白他的选择已经盖印封缄，如今亚伯拉罕的神就是他的主，盟约的祝福已经属于他，从此必有神护佑的天使为他不断的祝福效力，随着他前面所行的路高低起伏，照亮他的道路。

对我们来说，这个异象的意义远超过雅各所看见的。那个梯子就是耶稣基督这通往天的道路，唯有藉着祂才能找到神做我们盟约的父，并且得着一切属天的祝福做我们的产业。我们的信心是否已经看见这荣耀的启示，并且迈步攀上这有福的往天之路？

3.雅各在毘努伊勒的更深启示和更深奉献

二十多年过去了，雅各的属灵生命已经稍有成长。他曾经像我们属灵生命刚刚起步那样，待在低落的水平，长久以来也颇为自满。他不断地图谋算计，全心对付狡猾的拉班。他靠着大群的牲口累积财富，整个心思或许已经开始专注在他外在的巨大家产。于是神开始让新的艰难聚拢在他身边，他不得不再度回到他远在迦南的老家，被迫面对他生命中最可怕的危险。以扫带着一大队武装人马要来迎接他，埋藏了四分之一个世纪的仇恨毫无疑问正等着这个可怕复仇的机会。这是他人生中的危机，他所有的筹算和精明都应付不了。但他还是用尽手腕，放手一搏。他给以扫送上昂贵的礼物，把自己这一小群人分开安置，以策安全；然后内心充满无助和凄凉，跪在神的脚前。雅各再度来到人生另一个午夜，迎来清晨的破晓时分。失望的时刻变成了舍弃自我的时刻，也是神得胜的时刻。他在雅博渡口独自和神搏斗，在绝望中使出所有的力气，直到力量用尽，只能伏在天使的手下，但给要命的摸了一把后，他却发现了得力的秘诀，原来交出力量后，换来的竟是神完全的力量。

雅各在祷告中这样用力摔跤并没有错，我们也是一样，所有的事情要发生都必须经过分娩的阵痛，但他需要知道对面的那一位也在摔跤。「有一位天使来跟他摔跤。」所以只有当他在完全的信靠中顺服下来，将自己交给那一位，神一切所运行的丰满和神全胜的爱才会临到。喔！这就是我们必须学习的地方。我们能够对神保有渴慕的秘诀就是祂自己的恩典；我们之所以能生出有力的作为和祷告，全是因为祂在我们里面大大动工并祷告，唯有如此，我们才能跟着保罗说：「我也为此劳苦，照着祂在我里面运用的大能尽心竭力。」当雅各再站起来时，已经是个全新的人。「你的名不要再叫雅各，要叫以色列；因为你与神与人较力，都得了胜。」

现在雅各不再感到以扫的威胁，先前让他心烦意乱的麻烦也不见了。神甚至连提都没有提及，雅各在神的面前也想不起这些。他现在有了神自己，而有了祂就有了一切。喔，当人明白一切事物的核心都在祂里面时，他所有的挂虑和疑惑都要逃跑。祂甚至不需要开口解答，因为祂自己就是一切的答案。困难常常把我们带到祂面前；即使我们无法多想，甚至无法想到祂，我们却能全然投身神里面，祂不但背负我们，也背负我们的重担。我们将困难带到祂面前，即使是微不足道的困难，都是好的；因为就算是指头受伤都是个极佳的机会，让我们认识神就是我们生命最宽阔的出口。但真正的祝福乃是祝福者，而不是福分；真正的祝福乃是主自己，而不是释放。喔，在人眼中的平常事，人生在世所会遇到的麻烦或困难，岂不常常把我们与神的宝座永远地绑在一起，激发出一连串的交流，带下数不尽的祝福！就像一片普通的玻璃就足以反射出太阳完全的光辉，再小的琐事也能容纳神对我们满天的爱和援助。

以扫的问题解决了。隔天兄弟两人泪眼相对，真心拥抱，因为神在雅各祷告的时候已经大大的触摸了他们的心。就在前一天晚上，你如果看到门帘的后面，你会看到有一个人在他以东的帐篷里辗转难眠，不断地回想幼时回忆，努力地对抗着内心热血澎湃的报复念头；但最后他立起身来，下定决心要让往事一笔勾销，于是策马前去会见弟弟，尽管满经沧桑的脸上带着泪痕，心里却完全原谅，或许你会说，这全是出于他宽宏大量的本性。其实不然！这全是因为神，因为祷告，也因为信心的律，这两颗心才会在看不见的时候在祂亲手的触摸底下，紧紧地绑在一起。

但显然这只是最小的一步。很快地以扫来了又去，但雅各的生命还要继续往前，从那晚起开始往更高之处而去。因为他已经成了神的以色列，要做神特选族类的源头。所以神现在对他已经完全不同；祂不再站在梯子远远的顶端，而是近在咫尺，亲自拥抱他，用祂的同在和祝福围绕在他未来一生的道路上。

4.试炼的管教

雅各已经得着了他的祝福。神现在要在苦难的熔炉里将这个祝福进一步融到他的生命里。我们要完全的明白试炼的意义，就要先完全地认识主。所以雅各最剧烈的试炼一直到他奉献后才临到。先是他女儿底拿遭羞辱，他任性的儿子们谋杀了示剑人，所以他被迫卷入当地百姓的仇恨和争斗。但这件事不应该算做试炼，而是对他在这片土地上踌躇逗留的惩罚。神已经差他回去迦南，他没有理由拖延耽搁。我们实在无法踏在罪恶世界的边界地带，还让我们和我们的孩子毫发无伤。所以这件事过后命令很快临到，而且是严严的要求：「起来，上伯特利去，住在那里；要在那里筑一座坛给神！」从今以后，「神的家和天的门」要做为他的居所。因此，他更新了他的奉献，分别自己和全家，离弃一切可疑的事物，回到伯特利这个最初领受祝福的地方，重新搭建帐篷，为神筑起祭坛。还好他没有再拖延耽搁，因为最大、最严酷的试炼很快就要开始，到时他最需要的就是神同在的庇护和援助。

首先，他心爱的拉结在生便雅悯时难产，从他身边硬生生地被带走。接着流便犯下逆性大罪，污蔑了他父亲的名字，甚至这位老先祖到他临死时都还记念这个致命的错误。然后是最悲惨、为时最久、最黑暗又最荒谬的试炼，是他失去拉结的头生儿子约瑟。因为这个试炼延续几近四分之一个世纪，使他生趣全失，孤身一人待在幽暗深处，没有一丝的亮光。接着长年的飢荒，迫使他们要前往埃及寻找粮食，于是好像必需得要饮尽苦楚之杯到最后一滴，他不得不要送走小便雅悯。到此他那颗已经残破不堪的心实在无法负荷，禁不住发声哀哭：「约瑟没有了，西缅也没有了，你们又要将便雅悯带去；这些事都归到我身上了！」但他喝尽了仅剩的最后一滴，凭着信心将他在地上所有的一切全都交在神全能的手中，静静地等待结果。

这就够了。现在杯子总算净空，可以倒入「不可思议的甜美喜乐」，远超雅各的信心所能相信的。他根本无法想像经过这些漫长的年日，神竟然还能带给他这么大的喜乐――不只便雅悯可以安然返回，甚至连约瑟也还活着！喔！他必须亲眼看见约瑟的马车，才能相信这实在是真的：「罢了！罢了！我的儿子约瑟还在。」

5.胜利

首先，所有的罪恶已经被神伟大的手翻转了，在神所安排的黝黑幽暗之地，他看见祝福和尊荣临到他的孩子，喜乐涌自他自己的内心，他任性妄为的儿子们得了教训，全地的饥荒也获得拯救，所以他不再说：「这些事都归到我身上。」而是真心地说：「救赎我脱离一切患难的那使者，赐福与这两个童子。」其次，雅各自己终于学会了安静等候。那颗汲汲营营的心现在全然平静，所以当他临终祝福时他可以说：「耶和华啊，我向来等候祢的救恩。」

人的巧工总是从污浊的纸浆中制造出精致的白纸，然后欢喜地印成书册、绘制卡片、画上七彩、写出爱意，甚至记载神的话语。同样的神从人这污秽破损而一文不值的残骸也制造出祂的画板，好在上面绘出祂的性情、祂的思想和祂自己荣耀的形象。雅各就是这样彰显出神那全胜而奇妙的恩典。让我们也来信靠祂；祂必要将祂极丰富的恩典，就是祂在基督耶稣里向我们所施的恩慈，显明给后来的世代看。

## 第八章 约瑟和胜过苦难的信心

约瑟一生教会我们的功课就是胜过苦难与恶待的信心。雅各的苦难是他自己恣意妄为所带来的管教；但约瑟无辜的受害却带着高贵的性质。前者教导我们神的恩典如何叫苦难为我们属灵的生命效力；后者则是让我们看见，神的爱足以释放我们脱离试炼与磨难，不但叫这些苦难反过来为我们自己效力，也令其他人获益。

约瑟年轻时所得着的异象为他的信心打下基础。他不像雅各从母亲口中得着神的预言，宣告他未来因着盟约充满祝福的生活和地位。神在夜里的异象向他预示他将来的伟大，而他单纯而灵敏的心接受了这些异象并且深信不疑。于是他的信心备受考验，先是他兄弟们的讪笑嘲弄，最后连他的父亲也深感震惊而质疑，但他仍旧持守这个异象、公开承认这个异象，直到亲眼看见它完全成就。

凡是等候主旨意的人，我们的主都为他们的未来预备了一些信心所需要的话语。祂拉开遮蔽未来的帷幕，为我们的信心提供一处安歇的地方和定锚的所在，但现在不是在梦想或异象里，而是在祂的话语和圣灵的光照里。就像保罗对提摩太提到「那从前指着你的预言，是要叫你因此可以打那美好的仗。」我们必须先看见应许之地，才能占据那地。

就是这个看见支撑着大卫度过他长达九年的放逐和迫害。就是这个看见支持着保罗走过所有的风暴与沧桑，因为神既说了：「你必定会见到罗马。」他就不以自己的性命为念，也不看为宝贵，只要「欢欢喜喜行完他的路程。」我们每一个人也有一个生命的目标，是神希望我们凭着得胜的信心去完成的，并且神要我们知道，我们只要信靠祂，祂早已等候要带领我们往前。「你举目向东西南北观看；凡你所看见的一切地，我都要赐给你。」

约瑟充满热切的期待，但很快他就要接受生命残酷而实际的考验，好证明究竟这是热心过头的空想美梦还是出于对神的信靠。神往往会将我们的信心丢在坩锅里，叫所有不是建立在祂旨意的都像雪一样消融得无影无踪，而那些对神真实的信心却要在这样黑暗和试炼时刻里愈发明亮而清晰。于是首先临到的是他兄弟们无情的忌妒，他们残暴的罪行，不但使他遭受放逐并沦为奴隶，同时也让他父亲为之心碎，只能在悬念和哀伤中度日。接着是波提乏妻子卑鄙的诬告，令他身陷囹圄，不知经过多少年月。最后连他一起作监的伙伴也遗忘背弃了他，没有记念他曾经为他获释发预言，任由他自生自灭。

如果这个世上还有比这些更加难以承受的事，那就是尽管身受不白之冤，却因为身负重罪，不能证明自己的清白。这就是他最深的痛楚，所以最后当他曾经出力相挺的患难之交竟然把他遗弃在后，实在有如在他的要害上补上一刀。我们任何人落在这样的景况都要完全崩溃，甚至要说：「我所有的努力实在全然白费。人愈是努力要行义，他就愈是要遭受打击。」他当然要遭受打击。人若向下沉沦，魔鬼是从来不会去阻碍他的。地心引力的自然律只会在你上升时才会对你产生向下的拉力。罪和死的律也是如此。但我们要忠心行善、勇敢得胜，难道要先请求撒但离开吗？我们难道要请求牠颁发通过胜利之门的护照吗？我们岂不要接受牠猛烈无比的挑战，当作我们最高荣誉的证书说：「魔鬼的咆啸就是义人最佳的证明。」

约瑟如何回应试炼？他是否发狂丧志，甚至哀叹他可怕的命运？他是否静静等待环境改善？不，他当下就接受了他的位置，善加利用，在膳房里恪尽职守，然后很快就被升做管家，照管他主人的家；后来当他被下在监里，他一样忠心做工，很快就熟悉整个情况，监管所有的囚犯。

世上有许多年轻人总认为自己值得更高的位置，所以既然现在被放错位置就不须尽力做好。但要登上高位，就要从基层干起。有位年轻人来找我，他本是个银行员，后来失业了。隔天他带着一桶肥皂和刷子，开始洗起火车车厢。他欢欢喜喜，尽心竭力，因为他为这个工作心存感恩，决心全力以赴。过了不到一个星期，他所在的那家铁道公司就把他擢升到重要的位置。像这样的人一定会成功。凡是勇敢、刚毅、勤快而坚忍不拔的人，无论身处何处，神必要祝福。弟兄，总要脚踏实地！约瑟若不走进地牢，就不能进到法老的宝座前。因为如果不是人的恶行和羞辱把约瑟带到那里，他就不能得到国王的注意，然后被擢升到他尊贵的位置。所以不要再抗议你所处恶劣的环境，怪罪那个害你落到如此田地的人，为什么不起来寻找那扇通往宝座的侧门？神为那些凡事信靠的人，总是留了一道信心的门。约瑟得胜的秘诀就是：他相信神就在他试炼的风暴中心，祂会带他走过，并且按着他一切的损失，加倍祝福他。我相信他年轻时的异象必定常常浮现心头并向他保证，等到考验结束之后，神亲自为他保守的光明终必到来。

他总算等到了他的释放和胜利。他经历了监狱之灾和艰辛的困难，现在他得以擢升到无比荣耀的高位，甚至没有人知道他过往的艰难。眼前他有了光明正大地进行复仇的机会，因为埃及全地都在他的脚下，连他的亲兄弟也跪在他的脚前，他们就要亲眼看到他的梦境实现，让他们的忌妒全然溃散，还要请求他看在神也曾施恩赐他光荣得胜的分上向他们伸手施恩。喔，受冤屈而信靠神的人哪！「神要抬起你的头。」祂会指着你的仇敌说：「我要使他们来，在你脚前下拜，也使他们知道我是已经爱你了。」钟摆摆荡到多高，摆荡回来也有多高，我们与祂同受的苦楚有多深，祂的安慰也有多深。

尽管泪光闪烁笑意终将绽放

寒冬岁月已过又是美好时节神所祝福的「后来」总会到来。

经历之后所结仁义的平安果子也会到来。那时，从前所流的血与泪都要化作冠冕上的珍珠和宝石。我们人生的帐户就算亏损连连，神也会叫它损益平衡。所以祂的儿女从来不需要害怕忧伤和痛苦，因为祂可以「将咒诅化为祝福」，只等祂的时候到来，祂就将最猛烈的攻击化作祝福，叫这至暂至轻的苦楚为我们成就那极重无比永远的荣耀。就像逆风在熟练的水手的操作下也能带着船只破浪前行，神也使万事互相效力叫爱神的人得益处，于是没有任何一件事可以叫他们受到伤害。

约瑟最后选择让爱得胜，叫他的得胜格外优美。他没有将他的高升用在自己身上，而是用来造福世人。他最大的喜乐就是能够对那些恶待他的兄弟们以德报怨。当他看到往日背叛他的人竟然落在他手中时，他不是窃窃自喜，伺机报复，而是满心欢喜得着机会来恩待他们。他不但显出高贵的恩慈，更运用智慧让他们真实明白自己所犯的罪；最后还宽容大量地安慰他们悔恨的心，叫他们明白这全是神全胜的爱和能力，不但他们自己得着保全，更叫许多活着的人都得着拯救。

我们如何拥有这样的爱？当基督告诉使徒们要原谅七十个七次，他们是怎么说的？「主阿，加添我们的信心！」的确，只有当我们在我们所有的试炼之中看见神，我们才能明白那些人不过是神的器皿，于是能够原谅并放过他们。我们一旦看见神那双充满无限大能和慈爱的手，不但抵消了他们所有的仇恨，还将那些仇恨全都调转过来，我们就不再惧怕他们；我们只有为他们深感遗憾，为他们不幸的结局心里忧伤，所以连那些咒诅我们的人，我们都能爱他们也为他们祝福。

如果我们能够看见神自己的手就隐藏在人的手后面，我们就能充满信心并且让爱得胜。

如果我们愿意被神提升，就要听听这位遭人恶意和暴力对待的弟兄所说的话：「现在，不要因为把我卖到这里自忧自恨。这是神差我在你们以先来，为要保全生命……神差我在你们以先来，为要给你们存留余种在世上，又要大施拯救，保全你们的生命。这样看来，差我到这里来的不是你们，乃是神。他又使我如法老的父，作他全家的主，并埃及全地的宰相。」后来，他又再度说：「从前你们的意思是要害我，但神的意思原是好的，要保全许多人的性命，成就今日的光景。」

当我们透过信心的眼睛再去回顾过去的试炼，我们会看见神的手确实掌管万事，邪恶必定会消逝四散。对这样的人来说，没有甚么事是出了差错而落在神的掌管之外的。

约瑟所看见的不只是他因信心和盼望得胜的一生，他所看见的异象更是跨越时空，直达永恒。所以他最后所讲的遗言跟他最先所讲的话一样充满荣耀。他「提到以色列族将来要出埃及，并为自己的骸骨留下遗命。」他确实远远望见了以色列要得蒙拯救，不但如此，他还看见最后那伟大的救赎和荣耀的复活；到那日他要和亚伯拉罕、以撒和雅各一同继承这片千禧之地，进入没有死亡、没有罪恶、充满荣耀的千禧国度，因为那位伟大的受苦者也曾跟他一样，被祂的弟兄们弃绝和背叛，按照莫须有的罪名定罪，受到残酷的暴行，然后被神高举做君王和救主，释放祂的百姓，被那长久疏离的弟兄们认识，为神治理全地所有的家族。

约瑟的确是耶稣最美好、最完全的预表。他那清白无瑕的生命预表主的「没有犯罪，口也没有诡诈」。在这位长久忍耐的受害者身上，我们看见了主受撃打而血渍斑斑的脸庞：「因受欺压和审判，他被夺去……他被藐视，被人厌弃;多受痛苦，常经忧患……他被骂不还口；受害不说威吓的话。」我们何等有福可以在这位弟兄身上看见主那饶恕的爱，祂忍耐等候，不停寻找，为的就是要向我们显明祂自己，然后赦免我们，再帮助我们去饶恕别人，从我们罪恶深重的过去汲取美好的功课。最后高升的约瑟也让我们窥见弥赛亚的荣耀，看见祂作为君王和救主，统治全地，不是为祂自己，而是为着祂百姓的益处，伸出祂的恩手拯救维系这个行将毁壤的世界。约瑟可以得胜一切全是因为有祂活在他的面，所以祂若活在我们面，我们也要和约瑟一同作见证说：「我们若与祂一同受苦，也必和祂一同作王。」

## 第九章 自私的咒诅

「我若独自吃我的一点食物。」（伯31：17）

自私这件事被约伯视为对神和对人最卑鄙、最可憎的冒犯。他曾经列出人类的七种罪行，然后郑重声明他在一切罪行上全然清白。

第一种是关于纯洁；第二，关于诚实；第三，关于救助穷人和无助者；第四，贪心和贪婪；第五，骄傲和虚荣；第六，拜偶像；第七，对同胞的报复和怨恨。他看重正义，甚至将专顾自己的温饱，和这些严重而明显的罪恶归为一类，对他而言，自私比起淫荡、拜偶像或贪婪，是一样卑鄙而可憎的。

约伯的表达涵盖了自私的所有形式。自私表现出一种无情而自我中心的态度，只顾自己攫取生命的一切福气，对其他人的需要和困苦丝毫不加顾虑和关心。我们的主在有钱财主的比喻里告诉我们祂对这种态度的评价。这个财主只为财富而活，甚至对自己的灵魂说：「灵魂哪，你有许多财物积存，可做多年的费用，只管安安逸逸的吃喝快乐吧！」这个比喻最后讲到他可怕的结局，严肃地点出重要的教训：「凡为自己积财，在神面前却不富足的，也是这样。」

自私有千百种的形式，但无论表现在甚幺地方，它始终是人类一切罪恶的深渊泉源，也是我们每个人必须面对的最强敌人。都柏林惠特利大主教曾说：「如果你问我谁是你最大的麻烦，对你造成最可怕的危险和威胁，我只能说，如果你去照照镜子，你就会清清楚楚地看到他。」自私让你坐在神的位子，对这位万王之王、万主之主的至高主权发动最高的叛变。

让我们看看这个擅长伪装的怪物，它不但与天堂争相竞逐，还变成众人全心拥戴的偶像。

自私违背了自然律。科学家会告诉你，所有植物和动物能够生存，都是基于相互依赖和相互扶助的定律。花朵为了繁衍和生存，必须产生种子，这需要至少两株花朵的共同合作，彼此交换赋予生命的花粉。当花粉散布时，自然界里许多素材以及众多的鸟禽走兽也一起为未来的世代效力。蜜蜂在许多花朵当中吸取甜美的养分，将这一朵花的受精花粉送到另一朵花的花萼里，所以在完成自己的工作并满足自己食欲的同时，也为其他人效力。每一株植物的生存都决定于它死后如何将生命传递给下一代。美丽的花朵凋零枯死，从墓地里却长出小小的种荚，预备在来年夏天绽放而茂盛。地上的野兽和空中的飞鸟，成群结队相互保护；而动物们出于母性本能，无私地照顾新生的后代，甚至牺牲自己的生命也在所不惜。

自然界随处可见相互依存和扶助的例子，哲学家称之为利他主义，我们则在其中隐约地看见神的爱。关于这件事，诗人爱默生说得很好：

「每个人都需要他人；没有美善可以单独存在。」伯恩斯的强调则是更有力道：

「神不曾创造独自的个人；这样会破坏祂的通盘计画。」

连动物都有帮助受难者的本能。有的狗甚至冒着生命危险去拯救落单的路人和羊只。不久前报纸上报导了一只高贵的狗，它被一个粗鲁的人打得很惨。一阵混乱当中，这个人掉进河里，那只高贵的狗跳进河里救了他，把他安全地带上岸。

有位在马德拉斯宣教的外科医生讲述了他的故事。有一天他在门口发现了一只断脚的小狗，就帮牠把脚接好，隔天清早他听到办公室门口传来抓挠的声音和呜呜的唉哼声；当他出到门外，看到他治好的小狗满怀感激的带了另一只断了脚的小狗，来见这位曾经帮助过它脱离困境的朋友。

喔，你们这些专顾自己吃饱的人哪！你们只顾囤积地上的黄金，而不囤积天上的福音，任由其他人灭亡！当审判的时候，你所轻视的人必要站出来，谴责你的自私，因为这种自私比不通人性更加恶劣，不，比野蛮更加恶劣，因为连最野蛮的生物都会为此感到羞耻。

自私也和人类的本能背道而驰。神所造的人有一种本能，他能为别人着想，也会为别人的善行义举和自我牺牲满怀感激。这种社会法则在家庭和社区中把人联系在一起，实在是最美妙的事。生物学家亨利·德拉蒙德（Henry Drummond）

帮助我们透过人的抚育心怀这幅美丽的图画，明白人的爱是如何生发出来的。这种爱不是来自欲望，而是来自更甜美、更纯净的泉源，也就是新生婴孩的美丽与吸引力。人世间最动人的画面，莫过于一个壮汉进入肮脏的矿井、奔波在噪音隆隆的工厂，在烈日当空的田地收割，日复一日、年复一年，尽管薪资微薄，仍然竭尽全力地劳力工作，为的就是要在周末晚上，他可以把这分薪资带回他小小的家中，供应他所深爱的妻子和孩子，只要看到妻子脸上满怀爱意而微笑，那些爬上他膝盖的孩子们幸福快乐，就像得了千百倍的回报，即使在他们的病床前费心照顾而精疲力竭，也丝毫不减对孩子的爱。这爱的秘诀就在于神赋予人的抚育本能。一个人本来不需要在乎这些事情，他的人生自由自在，他的乐趣既粗鲁又自私，等到一只温柔的手轻轻触摸了他的心，爱情魔术师就用神的束带把他的人生绑起来，让他再也不愿意专顾自己一个人的温饱。

但不可讳言，这条法则在人性里头也可以看见例外：粗暴、野蛮和自私的人不顾穷人挨饿，土地荒芜，继续大肆掠夺，甚至提高粮食价格来填满银库；资本家们可以无视于无助的妇女和憔悴的儿童，囤积煤炭并为煤炭升值而欣喜若狂；船只着火或建筑物失火的时候，人为了求生逃难，可以践踏无辜和无助的人；还有人独占先机，击溃反应迟钝的人，还嘲笑他们不够精明。但这些都是反常的情况。

真正的人性不是这样。自私自利不但该受公众的评断和谴责，历史更是充满许多英雄事迹做出截然不同的见证。像是高贵的船长一直等到最后一个乘客获救才愿离开甲板；勇敢的人跳入海里拯救溺水的人；这些人值得世人的钦佩，他们是照亮历史篇章的英雄。

自私也违犯神的律法。神的律法是爱的律法。祂的本性就是仁慈。祂自有自足，不需要受造物来使祂幸福，然而祂却发言创造这个荣耀的宇宙，将祂丰盛的良善倾注在幸福的众生身上，好让祂四周都有众生环绕。每一缕阳光、每一颗璀璨的星辰、每一朵缤纷的花朵、每一曲鸟鸣，乃至每一首圣天使的颂歌，都在诉说着祂的爱。祂也可以创造这个地球来折磨地上的生物；但祂却为人所有的感官而使地球色彩缤纷，若不是有罪恶的存在，它将会是幸福的天堂。神的幸福就是祝福其他人，因此祂为所有形式的自私都安上咒诅。凡不出于爱的，就没有真正的快乐。于是我们有了一条因果律，自私想要逃脱咒诅，咒诅却终必要回到牠自己身上。

《伊索寓言》讲到一头可怜受苦的驴，乞求牠的马同伴帮牠分担一些重担。牠说：「因为，如果你不这样做，我恐怕等我死了，你就得背负全部的重担。」然而，懒惰的马拒绝了，可怜的驴子果然因为负重太过倒下死了。于是农夫不但让马独自承担全部的重担，还把死去的驴子放在牠身上。最后，牠不得不对自己说：「愚蠢的马！我是谁？竟然没有理会我同伴的请求。现在我的负担不但加倍，还要外加一具尸体。」自私就像这具死亡的躯体，总是为人带来沉重的负担。

就连不信主的人也明白自私是天上神明所憎恨的。有一个自私的酋长，他挖了一口井，然后颁布一条法律，除了他的家人以外，其他人不得饮用。不久这口井没有水了，所以他们祈求神明。神明告诉他们，他若不和人分享这口井，这口井就会继续干涸下去。即便如此，他还是设法维护自己的权益，只不过换了一种形式，他宣布人们可以整夜取用，但整个白天这口井还是属于他。第二天，井还是取不到水，但是当太阳下山，众人拿着空器皿聚集到了井旁，看哪！潺潺的水竟然从井底泉涌而上，甚至满到井边，于是他们喝了水，打满了器皿，欢喜地离开了。但只要天一亮，井水就会消失。最后，这个自私的人终于明白，我们要给才能得，活着就要去爱。你或许会在古老的墓园里，读到这样的墓志铭和格言：

「我有给人的，就有得着；我紧抓不放，就会失去。」

神的律法是爱的律法。祂为子民所颁布的诫命，正如古时所告诉他们的，也是「为着使你们常得好处。」以色列的先知们谴责百姓，正是针对他们的奢侈和自私。请听阿摩司的呼喊：「那些在锡安安逸无虑的，有祸了！你们躺卧在象牙床上，舒身在榻上，吃群中的羊羔，棚里的牛犊；弹琴鼓瑟唱消遣的歌曲，为自己制造乐器，如同大卫所造的；以大碗喝酒，用上等的油抹身，却不为约瑟的苦难担忧。」

自私是蔑视基督的律法。「人子来，不是要受人的服事，而是要服事人，并且要舍命作多人的赎价。」祂赐给祂的门徒一条爱的律法，高过旧约的律法。如今不再是「爱人如己」，而是「要彼此相爱，像我爱你们一样」。祂降生在伯利恒，祂从幼年起辛勤的工作，祂持续顺服、牺牲而清贫，祂以恩慈待人，不断地祝福人并服事人，甚至祂甘心死于羞辱和痛苦；祂的整个生命都在对人的自私发出强烈的抗议，所以凡自称追随羔羊的人，若是追求名利、权位或享乐，无疑是对基督的嘲弄和亵渎。

自私是对神最高的背叛，因为自私就是另立一位神来取代神。你所取悦、你所顺服、你所维护的，那就是你的神。所以，自私就是崇拜人，而且比崇拜人类更加卑劣，因为这是自我崇拜，这是亵渎，这是对神宝座的背叛，势必招致慈爱之神的咒诅。你这自私的人哪！你坚持依照自己的方式对待万物、以为整个宇宙的存在全是为了你的便利和舒适、每当事情不顺遂就焦躁不安、勃然大怒！你正背叛着这位爱的君王，你和你的王撒但必要遭受叛逆者的最终灭亡。

耶稣基督呼召祂的追随者要过着自我牺牲的生活。作祂的门徒意味着要效法祂、跟随祂并受祂管教。人唯有跟随祂舍己无私大爱的脚踪，才配作祂的门徒，做祂真门徒的标志永远是主耶稣的十字架。正如诗人惠蒂埃真挚而庄严的诗篇：

「无数世代不断更迭，

牺牲祭坛又见继起；

爱正伸出他的双臂，

迎接舍身高贵之死；

我彷彿看见昔日我主头上，

那对雪白羽翼又在飞舞。」

亲爱的朋友，

你的生命里有这些十字架的记号吗？

你是否欢喜加入祂大爱牺牲的行列，

天天以此为荣说：

「基督十架我心珍宝，

与主同赴钉刑；

纵使打击、耻辱与忧伤，

跟随耶稣我必前往。」

基督徒的自私与基督的灵成了天差地远的对比。我们还需要描述现代教会成员的平常生活吗？他们活在狂欢节庆，追逐时尚、服饰、电器设备、娱乐和享受，所有的时尚和家具设计出来，都是为了炫耀消费的能力；一间房子还不够，甚至要三间房子；自备养马场和夏季游艇，还有夏季旅行，以及成千上万的装饰和艺品，这些财力足以举办一次宴会差派数十名宣教士。甚至连社会底层的人，也争相仿效这种财富和地位的华丽竞赛。

假若有天使从天而降，让他听听那首《被杀羔羊配得一切称颂》；让他看看我们报刊杂志夏季度假的广告；让他飞到我们的海水浴场、我们的夏季旅馆、我们的草坪派对和夏季的娱乐活动，甚至是我们的宗教娱乐场所，我想当他离开这种种令人作呕的景象时，我会听到他说：「这里一定出了甚幺差错。这绝对不是祂为之牺牲生命的世界，这些人绝对不是我的主在髑髅地流血救赎的人。」我们若将我们自私、愚蠢、追逐金钱和享乐的景象放到客西马尼园和各各他山旁，我们必然也要：

「当我眼见宝贵十架，双手掩面无处藏身。」

## 第十章 以实玛利、以撒和己的死亡

使徒保罗在加拉太书第四章引用了亚伯拉罕、以实玛利和以撒的故事，并且告诉我们这个故事是一则深入闻释属灵真理的寓言。其中逐出以实玛利代表我们的成圣，就是我们藉着向律法和罪恶而死，而舆主耶稣的死和复活联合。

但以实玛利的故事还有续曲，就是以撒在摩利亚山上被献为祭。这个所表达的经历远比我们从罪的权势得释放更为进深。献以撒为祭所代表的，乃是我们交出我们这个己，与基督同钉十架，这代表钉死的不只我们邪恶的己，连良善的己也要钉死。有一仇敌，其力潜伏，信徒无不惧怕，奸狡远超生来之罪，与心更为融洽。就是那个倔强的己，那个任性的我；这个自己必须钉死，我主才能活。

所以，使徒保罗在加拉太书二章20节所描述的经历：「我已经与基督同钉十架，」确实包含了我们脱离罪恶生活的成圣经验，但使徒还继续进到另一步：「但现在活着的不再是我，乃是基督在我里面活着。」这就是以撒在摩利亚山上被献为祭的经历。我们降服己，是连新生命都交出来，并且换上基督自己的生命；这样的交换彻底到一个地步，连维系这个交换的信心全都仰赖基督：「我如今是因信神的儿子而活，祂是爱我，为我舍己。」

在约书亚记里，我们读到亚衲的三个儿子，他们是巨人亚衲族的三个族长，在迦勒攻取前占据着希伯仑。如果希伯仑的故事和整本约书亚记预表着我们更高的属灵得胜，这些亚衲族人就代表着我们天然生命里邪恶的坚固营垒。「亚衲」这个字的意思是「长长的颈项」，非常贴切地表达出「随从自己」、「专靠自己」、「专为自己」的心态，这或许是己生命最极度的表现了。

「随从自己」就是「定意照自己的意思，不愿顺从他人的权柄或意志」，这是己生命最明显的表现。我们的祖先亚当夏娃所面对人类第一宗的道德冲突，就是那位试探人的应许他们：「你们便如同神一样」。从那时候起，人就不断地渴望自己做神。所以成圣生活的第一步就是无条件的降服，放下自己的意思，全然顺服遵从神的旨意。至于随从自己的这种态度和惯性，没有比扫罗这位以色列第一位王所呈现的画面更加恐怖，他既是神一个重要的属灵教材，又像神设立的一座灯塔，警示着人类生命的危险边岸。他的事业会开始走下坡，就是从他随从自己的喜好，拒绝顺服神的命令开始。撒母耳对他的审判就能指明这一点：「听命胜于献祭；顺从胜于公羊的脂油。悖逆的罪与行邪术（或敬拜魔鬼）的罪相等；顽梗的罪与拜虚神和偶像的罪相同。你既厌弃耶和华的命令，耶和华也厌弃你作王。」

专靠自己，或说自负自恃，是亚衲族所代表的第二种心态。这种心态倚靠自己的力量，忽视神的恩典。他所信靠的是自己的品德、自己的情感、自己的宗教经验和自己的资源。这种心态的代表人物是西门彼得。他自以为坚强，完全看不见自己真正的软弱，当他夸口：「就算众人都不认你，我总不会不认你，」他实在是发自真心诚意。所以只有当他失败跌倒，发现自己实在无能为力后，他专靠自己的心态才能死去。因为成圣的心不是一种靠自己达成的某种状态，而是一个被神的恩典充满的器皿，一件容让神推动发生的事情，一份盛接神丰盛的容量，一种对神足以维系万有的恩典不断仰赖的状态。「分别为圣」这个字在希伯来文里的意思是「倒满整只手」，所以成圣最贴切的意思就是「当人伸出空空的手，神自己必定会持续不断地充满」。

「专为自己」是己生命恣意发展的顶点。他活着全为自己的享乐、骄傲和荣耀。有时他渴望人的赞赏。有时他鄙视人的赞赏，孤芳自赏，自满自足。无论哪一种情形，都是邪恶的己坐在神的宝座上，索求属于神的荣耀。这种心态最为恶名昭彰的代表就是尼布甲尼撒，他甚至高声宣称：「这大巴比伦不是我用大能大力建为京都，要显我威严的荣耀吗？」不过，连主的仆人也不能幸免于这种邪恶的心态。这种心态在约拿身上达到顶峰，他身为主的先知，获得了空前的成功，然而就在他最能为神所用的时刻，他的骄傲和野心却为他的工作投下阴影，以至于神必须击打他，叫他在尘灰中谦卑懊悔。神将他留作恶名和警告的奇观，好警告人不要冀图将自己的荣耀和服事这位钉死的主混为一谈。

人可以脱离故意的罪行或明显的恶行而成圣，却仍然受到己生命隐藏的影响，以至于连我们的圣洁也会助长自私和骄傲。因此圣灵必须探入我们生命最深的中心，在那里治死我们。真实的成圣不只是向罪而死，而且是向己而死。使徒不是说，「你要看罪是死的」；他说的乃是，「你要看自己向罪是死的。」所以不只罪恶的「本能」要死，罪恶的「人」也必须换成属神的人：「不再是我，乃是基督在我里面活着。」

「专为自己」不但羞辱神，更与神竞争神的宝座。「你们便如同神一样」竟成了魔鬼对人类堕落天性最深刻、最实在的描绘，因为人类从堕落以后就不断试图做自己的神。每当我们行事，乃是基于我们自己的喜好、我们自己的利益或我们自己的目的时，我们就是在违背第一条诫命：「除了我以外，你不可有别的神。」而当我们把己放在宝座上时，我们就是在反对神，因为「神就是爱」，而爱必定会反对自私。因此，人类的自私尽管自诩为神，终究被证明完全不适合占据祂的宝座，因为自私与神的本性截然不同。

己生命更接近于撒但的生命。撒但自己的堕落就是从专爱自己开始。牠理应仰赖神，却变得傲然自立；牠醉心于自己的完美，想要据为己有，于是脱离了牠存在的本源，坠入永远的反叛和悖逆。所以，任何人若专注于建立自我，就算建立的是自己的美德，若独立于主耶稣之外，也会陷入像魔鬼一样的堕落。扫罗的悲剧就是这样可怕！他起头是扫罗，收场却是撒但。这是己必然的结局。

己生命和真实的成圣大大抵触。罗马书第七章就生动的描绘了好我和坏我的战斗。好我想做对的事，却经不起战斗，只能不断被拖入挫败和羞辱。两个「我」持续处于致命的冲突中，但都不足以击败对方，直到这章结束，也只能停在「我自己」宣称所能达到的最佳状态：「我以内心顺服神的律，我肉体却顺服罪的律了。」这样做已经是好我的最高极限了。

然而当我们进入罗马书第八章，己被抛在脑后，现在人在基督里了，他有基督在他里面，全然圣洁、得胜而喜乐。这就是为什么停留在所谓「亚当的完美」是如此危险的原因。因为，就算真有这样的完美，就算今天我们也能同亚当领受一样的完美，明天我们还是会失去这种完美。但我们若支取基督做我们的成圣，祂会在我们里面，「昨日、今日、一直到永远，全无改变」。

「专为自己」的心态会危害我们与弟兄姊妹的和睦，也是冲突、猜疑、忌妒、争竞、宗派主义、偏执的根源，在人和人之间生出诸般的怀怨纷争，叫神的教会身受其苦。就像死苍蝇使香膏发出臭气；这样，自我也能败坏属神的事物，摧毁基督的身体。自我的心态既败坏属世的人，也败坏属神的人，人会区分宗派和派系，争论不止，争斗不休。这种心态也会将世界的精神带进讲台、主日学和各样基督徒的团契和事工。

「专为自己」破坏所有我们为神所作的工作。人会追求圣灵的浸和属天的大能恩赐，却是出于人自己的荣耀和野心。人建立教会和基督的国，却是带着竞争和对抗的心态。人将神的家当作了剧院，恣意展示美衣华服、音乐才华或演说能力。人甚至会像约拿一样，宁愿看到尼尼微人灭亡，也不要先知声誉扫地。所以，只要自我心态仍然支配着基督徒工人，神若祝福他，只会损害祂自己的荣耀，更会助长人类的骄傲。

于是，自我心态的唯一救法就是死。自我的邪恶根深蒂固，是肉体心思和灵魂罪恶的根源和本质，无法加以改善。你可以教育自我，但自我总有一天会像老虎幼崽攻击抚育它的手，证明它仍保有老虎的心。

但你无法自己杀死己。你可能会像尼禄一样企图自杀，刺伤自己一百次，但总会跳过最致命的部位。你唯一能做的就是把己交给基督，对它宣判死刑，签署死刑执行令，给祂权力杀死它，然后看它已经与基督同钉十字架，也藉着基督的死而死了。「因为一人既替众人死，众人就都死了；并且祂替众人死，是叫那些活着的人不再为自己活，乃为替他们死而复活的主活。」

如此一来，己不但与耶稣一起死在十架上，爱也将与耶稣一起活过来；于是基督的生命和基督的爱就会取代己和罪的老旧生命。爱在人身上胜过己暴虐专制的能力实在奇妙！我们有时看见一个受宠而自私的女孩，被财富和钦羡团团包围，最后被捧在手心，成为众人的中心，整个人都被扭曲得极度自私。多年后，我们却看到那女孩变成克己慈爱的妻子和母亲，致力于丈夫的幸福，和他同甘共苦，为他的舒适辛勤劳苦，并且不辞辛苦照顾怀里的孩子，满怀爱意，不见冷淡。是甚么把己这个偶像从她心中的宝座赶了出去？无非就是爱。一个高贵而亲爱的人进来，取代了己所占据的位子。因此，一旦圣灵将耶稣的爱实在启示出来，赢取了我们的心，就算没有了我们热切渴望的事物，我们也能心满意足，因为祂的微笑就是我们的阳光，祂的爱就是天堂。只有基督取代了己，原本属世的心才会变成主所喜悦的荣美之地，充满爱心和喜乐。

但这只能通过基督亲自莅临才能实现。我们是否愿意相信，祂正等候要赢取、占据并满足我们这些人的心，用祂爱的生命并新生命驱逐的大能，使我们从此「不再为自己活，乃为替我们死而复活的主活」？唯有放下己，你才能找到真自爱的满足。因为每当我们追求幸福，我们反倒与幸福擦身而过，但当我们像亚伯拉罕将以撒放在摩利亚山的祭坛上一样，放下我们的生命时，我们也要和亚伯拉罕一样发现，我们给出甚么，就必得着甚么，我们留下甚么，就必失去甚么。「因为，凡要救自己生命的，必丧掉生命；凡为我丧掉生命的，必得着生命。」

## 第十一章 扫罗和导致灭亡的己

扫罗在旧约历史中的地位非常重要，我们相信在他这个典型的人物身上也有着深刻的属灵教训。神用他做为借鉴使我们明白，己的强韧生命可以造成巨大伤害，所以要进入属灵得胜而大有能力的国度，就必须将己钉在十字架上。

我们从人们鼓动扫罗建立王国这件事就清楚看见「己」的发动。撒母耳知道他们说：「为我们立一个王治理我们，像列国一样！」实际上是拒绝神作以色列至高无上的君王，想要像周围世界的国家一样，脱离神的统管。无怪乎撒母耳因此深感不悦，于是向主祷告。神则是回答他说：「百姓对你说的一切话，你只管依从；因为他们不是厌弃你，而是厌弃我，不要我做他们的王。」

尽管如此，撒母耳还是坚决反对，郑重警告君王将会为他们带来诸般的负担和要求，他们这么做只会给自己带来麻烦，最后他还补上一句：「到那时候，你们必因所选的王哀求耶和华，耶和华也必不应允你们。」

但这些都没有用。他们已经铁了心要立王，就回答说：「我们定要一个王治理我们，使我们像列国一样，有王治理我们，统领我们，为我们争战。」他们就像浪子一样大声喊道：「父亲，请你把我应得的家业分给我。」这是狂妄自主的欲望，是人类罪恶的根源，而这种己生命总是会发展出效法世界的心态。今天我们在教会中看见这种随从世界的心态，我们也在自己里面清楚地意识到「己」的发动。我们让「我」做自己的神，无所不包、自以为是而又支配一切，我们的意志拒绝向基督降服，我们的生命也不愿顺从神的旨意和圣灵的管理。

因此，新生命的第一步必须永远是降服；而圣灵的浸最基本的条件就是把生命毫无保留地交给神，甚至连不会构成危害的事情，也交由神来管理。

我们在扫罗这个人身上看见了他的「己」，但也看见他作为百姓的领祂和偶像的条件。扫罗是人类的化身，代表着人性中最强大、最勇武、最具魅力又最具潜力的一切。他体格强健，比众人高过一头，有如人中之龙，是「不折不扣的王」。他拥有伟大领祂所需要的知识、道德和社交能力。他英武勇敢、热情慷慨，在他统治的早期，充满了英雄事迹，振奋人心。他确实是人的最佳选择。他代表着人性中最美好的潜力，当人们看着他灿烂的形象，不禁一再地发出效忠的呼声。「天佑吾王」这样的呼声从那时起就回荡至今，看起来像是向天祈祷，却很少蒙神垂听。

神不得不让这个人站在未来的世代面前，让我们看见人毕竟是人，人的自恃自立势必以失败、悲伤和绝望告终。神一直不断教导祂的孩子们这项功课，但很少有人会明白说：「我知道在我里头，就是我肉体之中，没有良善。」事实上，肉体的死刑已经判决了，我们对它只能做一件事，就是把它钉在耶稣基督的十字架上，看它是死的，把它永远留在祂坟墓的无底坑里。

事实上，扫罗的「己」就深深隐藏在他天然和属灵这些美好又深具魅力的生命特质里头。就天然人来说，我们看见他不仅深具君王风范，还有许多高尚和英勇的品格。同时，他还有一个美好的家庭，他的儿子约拿单甚至是圣经人物中最具魅力的一位。

当扫罗来到撒母耳那里，开始受人拥戴做王时，他看起来不但道德纯全，也非常谦卑。他像个尽责的儿子，四处寻找他父亲的驴子，最后找到先知撒母耳询问如何能找到驴子。当他来到撒母耳那里，被告知他即将受膏为王，他没有任何不合宜的态度。他谨慎而谦虚地保守秘密，就算向他叔叔转告撒母耳的话时，只字不提他即将被膏立为王的事。

他离开撒母耳之后，完全按照他的吩咐去做，他遇到先知们，就加入他们，带着真诚虔诚的心在他们中间发预言。甚至当人们四下寻找他，要把他带到百姓面前，宣布他被选作国家的统治者时，还因为他躲在器具中间而找不到他。在人看来，他确实是个谦虚而不愿引人注目的人。

然而，正是这个人让自己黑暗而恐怖的阴影玷污了自己的生命，毁掉了他的王国和他的家庭。哦，人是何等擅于自欺欺人！最大的骄傲竟然就藏在最深的谦卑里面！先知撒母耳谈到他早年的生活时，也曾夸赞扫罗这个人：「从前你虽然以自己为小，岂不是被立为以色列支派的元首吗？耶和华岂不曾膏你作以色列的王吗？」我们不怀疑撒母耳说这话是完全真诚的，他至少在某种程度上赞扬了扫罗的谦卑。那么问题是什么？可能是这样吗？我们以自己为小是一回事；我们完全不看自己则是另一回事。真正的谦卑不是小看自己，而是全然不看自己。我们所需要的不是否定自己，而是钉死自己并彻底地忘我。完美的人子，或在人生巅峰，或在人生的低谷，都一样不以为意。所以真正的基督之灵是叫我们不看自己，与主耶稣合而为一，以致我们可以实在地说：「不再是我，而是基督在我里面活着。」「我今日成了何等人，全是蒙神的恩才成的。」

所以，一个人的长处和优点是可以带来最终的失败和毁灭的，我们可以从中学到甚么功课呢？唉，我们要知道，撒旦最狡猾的诡计就是，将恶混到善里面，把牠的毒药调制成糖衣药丸，因为牠知道我们永远吞不下纯粹未加调味的药丸。撒旦最精巧的代理人就是那些深具魅力又天生讨人喜欢的人。以扫天然的能力远胜雅各；但以扫沉沦，雅各却蒙拣选。你或许漂亮俊美，你或许聪明睿智，你或许学养俱优，你或许道德纯全，你或许精明能干，你或许高贵大方；但有了这一切，你却也单单为自己而活，最终只能像扫罗一样自我毁灭。撒旦不会现在就全数拿走你所拥有的；牠只要你抵押给牠，就算值不上五千两，连一千两牠也会接受。牠要等到抵押到期的那一天，牠就可以如愿地把牠的手伸入其中。危害最大的就是这种渗杂的生命。「所以，你们务要从他们中间出来，与他们分别；不要沾不洁净的物，我就收纳你们。我要作你们的父；你们要作我的儿女。这是全能的主说的。」

不久，扫罗就必须面对严峻的灾难，接受他首次的考验。当时他被敌军包围，几乎所有士兵都背弃了他，他眼看就要灭亡。他苦等七天，盼望撒母耳前来为百姓献祭，好开始战斗，最后扫罗不再盼望也失去耐心，竟然僭越了撒母耳的祭司职分，没有等到先知就自己献祭。他正献祭的时候，撒母耳到了，他向扫罗发出可怕的判决：「你做了糊涂事了，没有遵守耶和华你的神所吩咐你的命令。耶和华本要在以色列中坚立你的王位，但现在你的王位必不长久。耶和华已经寻着一个合祂心意的人，立他做百姓的君，因为你没有遵守耶和华所吩咐你的。」

人在凡事顺利时总是成功得胜，但遇到试炼时「己」就会抬头。扫罗是个了不起的君王，但等到遭遇了严峻的考验，他就变得灰心丧气、自以为是、妄自尊大，甚至动手夺取唯独属于神的事物。他篡夺了神自己的宝座，显出他真正的本性。他实在是随从自己心意的人，而不是合神心意的人；所以神要为自己寻找一个「合神心意」的人，这样的人不是遵循自己的心意，而是遵循神的心意，因为只有这样，才能做以色列那位真君王的真代表。

扫罗一旦表现出他真实的性格后，神立即就使用两个软弱的人——约拿单和拿兵器的人——将百姓从危险中解救出来，神就是要向扫罗表明，祂实在不需要他或任何人类的力量智慧，因为对那真正信靠祂的人，神的力量绝对足够而充足。扫罗最后惊险地获胜，但这场胜利差点儿因为他的鲁莽和任性而毁掉，他的愚蠢很清楚让他不再适合神委以重任，他强韧的自我意志只会阻碍神的旨意和工作。

但危机并没有立即到来。神要让这个「己」逐步展现直到最后；但从这一刻开始，扫罗已经明显注定要失败，而且很不幸的，撒母耳的预言也必要实现。

神再度考验他，给他另一次机会。他差遣扫罗进行一次重要的远征，去剿灭亚玛力人，因为这个以扫的族类，曾经试图阻止以色列人通过旷野。这件事情的背后实在带着深刻的属灵意义。亚玛力人代表的是我们的肉体，剿灭亚玛力人应该是扫罗生命的最高原则。这样一来，扫罗没有毁灭亚玛力人这件事就非常关键，因为这表示扫罗已经让「己」作为他生命的最高原则而且深深地扎根在他的心里。那个放过亚甲的扫罗就是那个容让「己」留在心中的扫罗。这两个画面合在一起，向我们每个人传达出可怕而严肃的信息。

扫罗成功出击，大胜而归。他甚至看起来志得意满，直到撒母耳宣布他可怕的结局，他才看清自己的心。他信心满满地喊道：「是的，耶和华的命令我已经遵守了。」先知则以严肃的话语回应他：「听命胜于献祭，顺从胜于公羊的脂油。」「你既厌弃耶和华的命令，耶和华也厌弃你作王。」即便如此，扫罗是否完全意识到自己的罪性还是值得怀疑的。「己」是如此狡猾而自欺欺人，所以就算到了那个时候，他还在担心在人们面前受到羞辱，甚至乞求撒母耳公开的抬举和尊重，正当死亡和毁灭的判决如雷贯耳地发出之际，他还想满足这一点点的虚荣心，叫他可怜的灵魂得着慰藉和安慰。

于是我们看到人自欺欺人的可怖景象：他们竟以信仰为藉口，要把战利品留下来献给神。扫罗非常惧怕人，当百姓恳求他手下留情，不要毁灭亚玛力人宝贵的战利品时，这个软弱的人也不愿惹恼他们。

有一个词最能一语道破这惊人的愚昧，那就是「妥协」。扫罗顺服了，也妥协了。扫罗行了许多善事，也对邪恶妥协了。但神的命令是毫无妥协、不看情面、不讲条件的，我们的顺服必须是坚定、绝对而彻底的。丝毫的保留就是彻底的不顺从。不能完全顺从神就是不愿顺从神的表现。

扫罗在这幅景象中成了我们自我意志的化身，不但是神的敌人，更是争夺神宝座的对手。于是结果不出所料：「你既厌弃耶和华的命令，耶和华也厌弃你作王。」

但判决并没有立刻实现。己的盘根错节还有待解开，牠所有隐藏的迂回曲折还要显露出来。扫罗在这之后还做了很多工作，行了许多善事，进行许多战役，获得不少胜利，他统治以色列，建立了强大的王国，但这是扫罗的王国，而不是神的王国。这些岁月是他伸张自我并维护自我的岁月。他花了九年逞凶寻仇，追杀他的对手大卫。神的灵离开他，邪灵在神的允许下附在他身上。随着年日渐长，他生命意义的来源自始至终都是扫罗，而不是神。这就是「己」所有的工作和结果。

终于来到最终的结局。他被败坏的己给吞噬，他的心成了撒但的居所。魔鬼完全掌管了他，于是在极度惊恐之下，他求助于招魂术。当主拒绝回答他后，他还寻求灵媒的建议，而这些人还是他从前极力要从国中剪除的。这实在是最致命的一步了。己将神赶下了宝座，又将宝座交给撒旦，「己」已经迈步走向毁灭。

扫罗愚昧又冲动，从阴间深处呼唤出可怕景象，于是他猛然仆倒，战兢不已。他在绝望之余，只有做最后一搏，但隔天悲剧就结束了。以色列的青年人横队在基利波的山上，扫罗的军队被歼灭了，非利士人大获全胜。扫罗为自己所建立的王国，维持了四分之一个世纪，现在也支离破碎，随风飘散。扫罗的儿子们仆倒在山上，他自己则悲惨地自杀身亡，往自己的地方去了。「己」这头蝎子螫人无数，最后连自己也不放过。

这幅悲惨而可怖的景象实在将人的「己」彻底地揭露出来，我们站在这幅景象前的人，都当生发敬畏和谦卑的心，热切地向主恳求：

「喔，求主救我脱离自己，

让我失去在祢礼面!

喔，但愿不再是自己，

惟有主活在我礼面。」

## 第十二章 亚甲和狡猾的己生命

撒母耳记上15：32~33

扫罗和亚甲同样都教导我们重要的教训和警诫，让我们看见自我中心的危害，但他们教导的方式却有些不同。

亚甲属于亚玛力族和以扫家，他们整个谱系都代表肉体的生命。神从起头就在人类当中区分出两种族类，一边是属肉体的族类，另一边则是属灵的族类。这个区别从踏出伊甸园门外就开始了。塞特一家求告主的名，该隐一族则是转身离开去建立他们文明而精华的城市，最终成了世俗和邪恶的先驱。但这样的分别很快就消失不见了；在挪亚的时代，两个族类混杂通婚，生出罪孽深重、穷凶恶极的一代，他们败坏至极，以致神厌恶而转离了整个人类，下达可怕的判决：「凡有血气的人，他的尽头已经来到我面前；我要把他们和地一并毁灭。」

洪水过后，神拣选了一个家庭，就是亚伯拉罕的后裔，再次努力将选民分别出来。沿着这条谱系，我们会看到这株家族树总会有许多属世的分枝离开中心的树干走向世界。其中第一个分枝就是以实玛利，预表綑绑和罪恶的生命。接下来是以扫，他底下的整个家族全都从他们的始祖继承了属世的生命，他曾为了一碗红豆汤，出卖了长子名分，后来娶了迦南的女子，变得和他们一样腐败污秽。而罗得从逆性的女儿们所得的后裔摩押人和亚扪人也属于这条谱系。

在这些人当中，以扫和亚玛力人最能代表肉体和世界的生命。这也是神宣布灭绝他们的原因。我们发现，当以色列人离开埃及穿越旷野前往应许之地时，亚玛力人是第一个攻击他们的人。从这一幕不难看出一件事实，就是我们若要远离我们身上的綑绑与罪孽，我们最先要对抗的对手就是我们内心的肉体本性，因为它总是极力要把我们拉回到苦毒和罪恶的捆绑。这就是亚甲所代表的，也是我们每个人在基督徒生活经历中所必须付出的真实代价。

「亚甲」这个字是统治者的意思，代表着人的自我意志、自我主张和自恃自大。它的代表人物是光明与荣耀之君路西弗，牠自高自大，不受约束，从天使变成恶魔，做了地狱叛逆军团的绝命领祂。接着我们看见它化成堕落时的最高诱惑，也就是对至高权力的欲望：「你们将像神一样」。我们也看见它现身在人类的野心、东方的暴君、世界的征服者、社交名媛和政界大亨身上。这全部都属一个族类，他们既是亚玛力族，也是亚甲家族。他们就像浪子一样喊叫：「把我应得的那份分给我，让我摆脱父母的控制，随心所欲。」

这种心态从未像在我们的时代这样猖獗。我们甚至把它当作一种男子气慨，自栩为自由，但结局却是放纵、无法无天，而敌基督者这位「不法者」带着人类邪恶和骄傲的极致，不断的对抗神和人类，企图要终结这个时代，并像牠的父亲魔鬼狂妄自大而步向灭亡。这种心态存在于每个人的心中，但却带着各种乔妆假冒。它可能为自己冠上显赫的名声，假扮成最高贵的雄心和最崇高的抱负，但它就是亚甲和撒旦。你里面想要掌管、想要走自己的路、想要凭恃自己，拒绝受约束，蔑视人的指正，这样的心态本身就错了。你若想要在任何地方发挥作用，你首先要做的第一件事就是在让你最深、最核心的意志彻底破碎，完全臣服于神，全然钉死在十字架上。这样你会接受管教，学会在小事上降服而顺服；你的意志也将与祂的意志完全合一，这样祂才可以在你经过精准校正后使用你做祂的工具。从今以后，你只要神所要的，你只选神为你所选的。

这是人类救恩真实的战场；这是每个人的滑铁卢；这也是每一个得救之人的生命考验。这就是扫罗失去他的王国的原因，也是亚甲失去生命的关键，所以我们是否能从他们身上汲取教训，学会让我们全胜的主来带领我们打赢这场仗，就将决定我们永恒的命运。

神已经决定要彻底消灭亚玛力人和亚甲家。他们不能存留，必须被歼灭。这件事绝无妥协的空间。他们身上一无良善。亚甲所代表的心态就算丝毫几分都深具破坏，所以整个社区连同他们所有的财物都必须加以铲除，就像家里有人死于某种传染病时，全家的家当都必须全部付之一炬。这就是神对我们里面那个肉体所下达的命令。对肉体，我们不能洁净、我们不能改进、我们不能锻鍊，我们也不能用好的想法和原则教导它。肉体必须予以消灭。那么，肉体是什么？它是人所抱持错误的原则吗？或者它是一种人身内或身外的坏东西，可以像肿瘤一样通过外科手术切除？圣经的话说：「原来体贴肉体的，就是与神为仇；因为不服神的律法，也是不能服。而且属肉体的人不能得神的喜欢。」神判定肉体是绝对败坏而毫无盼望，这样的判决丝毫没有妥协的空间。那么，肉体是什么？圣经继续说：「如果神的灵住在你们心里，你们就不属肉体，乃属圣灵了。」这样的区别在天上的大光照射下昭然若揭。若没有神的灵，人都是属肉体的；若不出于神的灵，凡事都是属肉体的。所以，肉体不只是人性中罪恶的部分，而是人性的整个部分。肉体就是天然人。它是受造的全部，整个全体都受到败坏和污染。就像一棵曲折缠绕的树，你若不切成两半，就无法拉直。又像布满全身的肿瘤，你若不杀死那个人，就无法切开它。这里没有补救办法，没有改变的希望。旧人必须倒下，由新人取而代之，这新人从天而生，被神的灵浸透，成为全新的受造，于是人在这种超凡而神圣的经历下可以真正地说：「我不再是从前的我，我已经死了，基督已经取代了我。现在活着的不再是我，乃是基督在我里面活着。」

绝不要试图使肉体成圣。绝不要试图逐步改善和进步而从地狱攀登天国。这里需要的不是改变，而是创造。这里需要的不是道德或礼仪，而是恩典和大能的奇迹。不要对旧人有甚么期望，它只会教你失望。你若将你手上训练有素的鹰当作驯良的鸽子，一旦你毫无防备，牠锋利的喙就会啄得你皮绽肉开。你的狼崽子就算跑跳像只羔羊，只要野性发作，还是会吞噬你所有的羔羊，甚至教你断手断脚。它是毫无盼望、绝对败坏的。它绝不能得神的喜欢。它必须彻底地铲除、弃绝、与基督同钉十字架。

我们接着就看到人试图与肉体妥协，无视神消灭肉体的命令。扫罗饶了亚甲，为自己的胜利添了一分光彩，他又保留了最好的战利品，要献给耶和华他的神。他确实遵守了主的诫命，却不够彻底。从某种意义上说，他击败了亚玛力人，摧毁了这个国家。他做了神要他做的，但却照他所以为好的去做，他其实是按着自己的喜欢走自己的路。因此，他的顺服不是真顺服，而是任意而行。他按着肉体而行，败坏了整个服事。他的不顺服就在他的妥协。他甚至想要利用恶来行善，他将神所禁绝的带来献给神，乃是对神当面的侮辱。

而这就是现代宗教文化的精神。「不要太过分！不要太绝对！不要太严肃！放轻松！要开放！」换句话说：「你要活在世界中，才能拯救世界。你若嫁给那个恶棍，你就能拯救他。你若把那个酒吧老板带进教堂，你就能用他的钱做许多好事。你若把那个厚颜无耻的女人放在唱诗班，她会吸引她的歌迷们来听她唱歌。你要跟你丈夫一起去剧院看戏，他在主日就会和你一起上教堂。」

这全是一派胡言！首先，你既身处敌方阵地，就已经占了下风，魔鬼总是会战胜你。于是，丈夫非但没有得救，还会把冒险闯入禁地的太太拖到他那边。歌剧歌手也不会将她的歌迷带到信仰里，反倒让教会为了迎合她的歌迷，把教会变作了俱乐部和音乐厅。酒馆老板的财力会掐住讲道的力道，于是所多玛可以安心，败坏和罪恶也不必受到约束，他甚至把自己当作是基督神圣事工的后台和支柱。

你以为神会接受这样的事奉吗？祂不但拥有全宇宙的宝藏，还能瞬间造出整座金山或金矿，派出上千天使在祂的圣所中歌唱，祂岂会接受那染着鲜血、沾着不洁不义的钱吗？祂岂会接受为了贪图利益而出卖灵魂的服事吗？神岂会前往魔鬼的殿宇，乞求牠释放牠的俘虏，好使他们得救吗？我们真该为我们的不忠和妥协感到羞耻！哦，这真需要撒母耳手中那把剑，砍断那些冒犯上天并羞辱羔羊新妇的妥协！因为我们看到肉体为了遂其私欲摇尾乞怜，就像亚甲走出来，一幅柔弱的样子，有如卖弄风情的女孩，脸上堆满微笑，用她的花言巧语来解除敌人的武装，甚至赢得他们的好感，让她在人眼中宛如温柔和纯真的化身。这真是一位完美的绅士！他连一个孩子都不会伤害！当然也没有人会想去伤害他！啊，岂不知这是旧造的肉体在垂死关头的哀求，它强力地推崇它的美丽、它的文明、它的优雅、它所能达到的成就和美事，它恳求你多加考虑并手下留情。当然，如此美丽温柔的受造物绝不应该被人粗暴地杀死。但你若愿意，圣灵必会让你在它所有的伪装和谄媚的背后，看见那只缠绕的蛇、听见那头嘶吼的龙，还有墓穴里满满的尸骨。

甚至死亡乍看之下也不会令人反感。睚鲁的女儿就算裹着尸布，面容仍然姣好，双颊还带着一丝生机，只是不像拉撒路在坟墓里一样发臭。所以，那个推着甜美笑容奉承示好的人、那个学养均优、口若悬河的优秀牧师、那个歌声宛如天使的诗班员，他们的堕落和玷污绝对不亚于医院里躺着的那个无可救药、奄奄一息的可怜家伙、或是那个双手沾满受害人鲜血的恐怖杀手。他们全都是属肉体的人，只是他们道德上的腐败程度有所不同。

我们在亚甲身上还看到肉体常常假装扮死。亚甲在扫罗免他一死后说：「现在，我不再因死亡而痛苦了。」所以不论是牧师或会众，不论在台上或在不起眼的角落，你会发现有很多人，他们会让你相信他们已经完全死了，但你若仔细观察，他们其实就像裹着尸布到处游走的死人。他们那么注意自己的死亡，你不得不发现他们还活着。他们为自己谦卑而感到骄傲，你甚至宁愿他们真骄傲而不是假谦卑。他们无法把眼目从自己身上挪开，让你受不了他们对自我的执迷。事实上，死去的人不会关注自己、不会想到自己，他不会张扬，不引人注目，他朴素单纯、自然自在，就像好水一样，没有味道，没有颜色，没有意识。喔，这是何等有福的单纯！何等安息的忘我之地！主啊，求使我彻底死透，浑然不觉自己的死。

亲爱的，特别对那些走在前面的基督徒们来说，最大的危险莫过于有名无实，自己所不是的，还自以为是。所以人心之刚硬莫大于自认是对神降服，实则过着放纵、任性的生活，甚至还自得意满，把不圣洁的当成圣洁的。我们不应该认定我们已经被「算做」是死的了，我们所要的认定的是我们的实际所是，并且坚持只按实际从神或从自己得到喜悦。哦，但愿我们勇于道出真相、脱去假冒，甚至对我们自己也是如此。

亚甲是骗不过撒母耳的。这位长者在圣灵里只消一瞥就看透了他，我们可以想像他双眼盯着眼前这个身形瘦削的人说：「你就算卑躬屈膝，我还是认得你！你是个杀人惯犯，你是自私、残忍的暴君……母亲们因你的剑失去孩子，无辜受害的人倒在你的仇恨底下，你的笑容背后全是尸骨和毒蛇。」他拿起那把锋利的剑，一把斩断了他的花言巧语，在主面前将他碎尸万段。

直到恶贯满盈之前，罪恶是不会停止的，而神也透过亚甲这一个例子向我们展示，「己」这最小的种子和最美丽的花苞是会结出各式各样的邪恶。让我们求神掀开我们心中的这个己；让我们对着撒母耳的剑敞开我们的全人，因为这把圣灵的剑，就是希伯来书严肃而宝贵的话所说的：「神的道是活泼的，是有功效的，比一切两刃的剑更快，甚至魂与灵，骨节与骨髓，都能刺入、剖开，连心中的思念和主意都能辨明。」

己和罪无论形式如何，我们若要摆脱它，就需要看见它，认出它，说出它的真相，然后脱去它的伪装，标示它的邪恶本质，最后对它宣判死刑，接受判决不再上诉，也不允许缓刑，给神完全的权力予以处死；这样在圣灵的宝剑底下，在圣灵的烈焰之中，在髑髅地的血里，并在神的信实、慈爱和恩典中，就会有足够的力量使我们向罪死，并藉着耶稣基督我们的主向神而活。

## 第十三章 约拿和追逐荣耀的己生命

「耶和华啊，现在求你取我的命吧！因为我死了比活着还好。」（拿4：3）

约拿这样祷告，若是出于正确的心态，实在是他最好的祷告了，因为约拿生命中最需要的，就是约拿的「我」能够死去。他的一生就是活生生的教材，教我们看清楚，不论是一般人，或自称为神工作的人，人老我的生命竟会愚顽到如此可恶的地步。

我们言归正传，直接进到约拿的故事。他是圣经中第一个为文着述的先知。他活跃于耶罗波安二世在位的期间，这位君王在先知的帮助底下挽救了以色列免于衰退萧条，将整个国家的势力推升到前所未有的历史高点。

神差约拿去向自己国人传报大好消息时，约拿欣然前往，他的信息大大鼓舞了他的同胞，他们不但征服了四面八方的敌人，还从敌军手中收复大片旧有的疆土。

如果约拿的服事在这里画上句号，他势必因为先知的辉煌成就而名留青史。但神又赋予他新的使命，差他去向亚述帝国首善之都尼尼微城发出警告的信息。约拿对此既无心理准备也无法接受。他热爱自己的国家，绝不愿让敌国蒙受神任何的恩惠。于是他全力反抗，定意绝不前往。但一旦悖逆神，就必须逃离神，约拿毫无意外地离开了神的面，他四处寻找躲藏的地方，好躲避神令人无所遁形的目光。

约拿很快就发现，事情全都如他所愿，好似冥冥之中自有安排。他在约帕找到开往他施的远洋商船，他立即给了船价，启程前往选好的藏身之处。但不一会儿他就落在那位既施怜悯、也行审判的神手中，神差遣风浪追上他，同船的人为了平息风暴，不得不把他当作祭物抛入海中。最后，他让神安排的一条大鱼吞进肚子，又从这个活生生的坟墓里给吐出去，他整个人也从死里重新再活过来。

神的信息重新临到约拿，神再度任命他前去尼尼微传讲神所吩咐的道。这一次，他不再回避，也不再质疑，一时之间看起来就像个全然死透的人。但是，真是悲惨呀！人的老我竟是如此顽强！没过多久，约拿这个人又出场了。当尼尼微人听了他的信息悔改后，他成功达成任务，他确实心满意足。没想到，神因为尼尼微人真心忏悔，动了怜悯的心，收回对他们的审判，约拿因此大失所望，怒不可遏，因为他所警告的审判没有发生，他身为先知的名声势必毁于一旦。所以他跑到城门外，坐在蓖麻荫下，像个孩子使性地发火大骂。这样一来，他先知工作卓越出色的光环，全被老我的黑影掩盖，最终在枯萎的蓖麻树下徒留他可耻而悲惨的身影。像他这般非凡的一生，实在可以提供我们许多宝贵的教训。

我们看到，人只要工作顺心合意，他的服事也会极其成功，但人内在的品格若是经不起严峻的考验，就会完全失败彻底崩溃。约拿就是这样，当事情顺利，他的成就也卓越非凡，但当事情对他不利，他就随之崩溃。

我们当中不知有多少人，当他事工如日中天，就被看作是成就非凡的工人，或甚至是模范的圣徒。但唯有试炼才能验明正身。神看重我们生命的品质远胜于我们服事的成就，所以只要我们愿意，神必定会引领我们通过试炼和考验，为要教我们向着自己死，好让祂可以真正的使用我们：

作祂信使侍立门口，祂的吩咐我来听候。作祂乐器随时预备，照祂喜欢向祂赞美；祂若无需，我也愿意在祂面前安静侍立。

我们看到像约拿这种人，只要事情合他的心意，他就顺服神、服事神，他完全不明白真正的顺服，乃是在一切的事上都遵从主的旨意。主说：「你们若遵行我所吩咐的，就是我的朋友了。」作主的朋友，不是做几件事情来取悦祂，甚至也不是去做好事、做正确的事，真正的朋友会照他所吩咐去做每一件事。

我们也看到，约拿这种人缺乏真正宣教的精神，自以为热诚满满，其实对神、对人的灵魂都没有真实的爱。耶户大有热心，却是为自己的缘故。像约拿这样的人，他们大发热心，虽然不是为着自己，而是为自己的事工、为教会、为自己所属的教派、为自己的家庭、为自己的国家，但他们对真正的宣教精神还是一无所知。他们毫不关心尼尼微人、中国人或非洲人，他们认为耗费无数人力财力，不用在自己家里，不用来增进自己百姓的福祉，却用在普世的福音宣教，实属浪费。

我们人一旦不顺服神，很快就会想要彻底离开祂的同在。我们看到亚当一犯罪，就立刻离开了他的创造主，躲避神的面。你绝不要以为，你可以恣意妄为不顺服神，却还能像孩子一样抬头注视你天父的面庞。

约拿毫不费力就找到了逃离神的工具，因为不只是主，魔鬼也会为人预备万事。现在船已经准备好了，即将启程前往他的目的地，约拿很快就上了船，在他的位子上睡着了。唉！何等可悲！人的灵退后时，就像吃了魔鬼的镇静剂，即使身处最猛烈的风暴，竟还私心窃喜一切安好，呼呼大睡。神所加诸人所有的审判中，没有什么比无知而刚硬的心更加可怕了。

其实，约拿已经被神通缉，约拿为自己、为身边的人带来的试炼和患难，就像神派遣的警察，绝对要将他追捕到案，教他清醒过来。感谢神的怜悯，祂不会让我们深陷自欺和罪恶还能安然无恙。我们何等庆幸，我们的天父深爱我们，甚至不惜伤害我们，只为了要将我们带回家，回到祂慈爱的怀抱。但人悖逆神所造成的灾难，往往连累许多人为着他的罪恶和愚蠢而受苦，实在教人痛心。

约拿悖逆所带来的灾难首先临到约拿同船的人，而最先发声去唤醒麻木不仁的约拿的也是他们。很多时候，我们总是要到倾家荡产，家人伤心欲绝，才会领悟神降下这些灾难的用意。我们一旦明白，祂击打我们是为要医治我们，祂破碎我们是为要缠裹我们，就会回到祂的身边。

令人遗憾的是，我们竟然常常如此悖逆，不愿意投向祂爱的怀抱，接受祂早就定意要赐给我们的祝福，逼得神必须动用审判来带我们回到祂面前。

我们从约拿身上看见，人必须先向自己死去，然后才能真正地把事做好。约拿的一生教会我们的功课就是要将己生命钉在十字架上。而我们的救主用约拿的故事作为祂自己死亡和复活的预表，正是要教我们知道，我们救主的十架就是我们的榜样，祂既然死了，我们身上那老我和罪恶的生命也必须要死。所以在约拿的故事中，我们看到神力图将约拿带离他自己的道路，好按照祂的心意来祝福他。神实在给约拿机会可以死得透彻，如果他没有彻底的死，只能归咎于他自己。他在鱼腹中祷告时，他自己说，他进到了阴间的深处，被死亡四面环绕，他这样发自深渊的呼求，听起来确实是发自内心；所以当他历劫归来时，约拿看来应该不会再有甚么问题了。但我们后来看到，唉！他这个人并没有死得彻底呀！像这样没有全然钉死的人，神是不能使用他来传讲这位钉死的救主的。

约拿终于脱离了死亡的深渊，他也准备好任神差遣。我们若向老我和罪恶而死，我们只会问一件事：「主，祢要我做什么？」只要主差遣就算尼尼微和中国我们都欢喜乐意地前往。

但是我们看见约拿，尽管经历这所有的痛苦和打击，他的老我仍然苟延残喘。他确实忠心顺从神，动身前往。他向尼尼微人宣讲神所吩咐的道，他的宣讲带出前所未有的复兴，全国上下，从坐宝座的国王到他最微小的臣民，全都俯伏跪下，呼求耶和华的怜悯。但当神听了他们的呼求，不再照着约拿所预言的毁灭他们时，约拿就彻底崩溃。他暴跳如雷，怒不可遏，因为神没有实现他所警告的灾难，教他先知的英名毁于一旦。

这也是己生命的一种表现。一个人可以放弃世俗享乐的满足，却追求某种信仰的自我满足。一个女人可以不作万人瞩目的社会名流或众人吹捧的偶像，但一旦她基督教的事工不但启迪了无数男性更影响了大批信众跟随她，她还是会沾沾自喜。

布道家可以口若悬河地传讲耶稣和救恩，打动万人的心，却无异于演员登台表演、或像政客拉拢选民，因为他们说话全出于自身利益的考量，不过是在展现自己的抱负，追求自己的胜利。约拿身陷网罗，一心追求个人的成功，既无视他主人的荣耀也不顾他所要拯救的百姓的福祉。

人若不靠着神的恩典把视线转离自己身上，神是无法使用他的。因为神并不将荣耀归给人，人这器皿再宝贵，也不能分享耶稣基督当得的赞美。

我们若不学会转身仰望主，浸沐于主荣耀的光辉，放弃追逐自己在光辉底下所投射的身影，我们永远都无法好好地服事神。亚历山大大帝得到一匹名驹，据说没有人能够驾驭。亚历山大决定亲自来驯服这匹马。他一眼就看穿，这匹马最怕自己的影子，于是有一日，他跳上马鞍，拉动辔绳，把马头转向太阳，然后瞪下马刺，策马风驰电掣而去。从那一刻起，这匹烈马就彻底驯服了，再也没有给它主人带来任何麻烦。因为它学会不去看自己的影子了。

哦，但愿我们专心注视我们主的脸庞，不再追逐自己的影子！这样祂可以为祂自己的荣耀使用我们，我们也可以为着我们的工作和祂同享荣耀和喜乐。

我们看见，神不得不将约拿这个人降到尘土，才能拯救他不去毁坏自己的工作。神实在愿意我们享受我们工作所结的果子。祂尊崇摩西、撒母耳、保罗，因为他们为主宝贵的服事，他们的名字也传诵至今。但这是因为他们只要他们的主得着荣耀，不顾自己的荣耀。但约拿却不是这样！他专只顾念自己的荣耀，所以神不得使他降卑，教他在这件事上彻底失败。「神诚然抵挡骄傲的人，赐恩给谦卑的人。」「谁愿为首，就必须作众人的仆人。」主曾说：「若有人要跟从我，就当舍己，背起他的十字架来跟从我；因为，凡要救自己生命的，必丧掉生命；凡为我丧掉生命的，必得着永生。」主也说：「若有人服事我，就当跟从我，若有人服事我，我父必尊重他。」

可怜的约拿追求荣耀，却丧失荣耀，保罗放弃荣耀，却得着荣耀，因为他一生只求耶稣的喜悦，即使自己被世人遗忘也在所不惜。这才是真正的服事，这也是约拿坐在蓖麻枯树下留下悲惨、抗议而失望的身影所教会我们的严肃功课。他在先知事工上的成就无人能及，但最后却没有给他带来任何回报，因为他这样做全是为了自己。

我们从约拿身上看见，人口中说要死，其实并不准备要死。神没有照着他任性的请求垂听他，「主啊，求祢取我的命吧！因为我死了比活着还好，」这是神莫大的怜悯。我们应当留意不要鲁莽地祈祷。可怜的以利亚也曾在灰心丧气中求死，于是他最后再次发出先知信息后也销声匿迹了。

约拿任性地求死，从那一刻起，约拿真的从历史记载中消失了，他像是走进了遗忘之地，所有的成就都不复被人记念。其实钉死老我最好的方法就是为高过自己的崇高目的而活。神最需要真正钉死的人，就是为神、为自己的百姓而活的人。

我们从约拿身上又学会一个功课，那就是真正的钉死，乃是要把神当作我们最高的好处和祝福而活。

感谢神，约拿的生命使我们想起另一种更高贵的生命，就是主耶稣基督的生命，祂为我们而死，教我们不只与祂同活，也教我们舆祂同死，这样我们既活出舆主同钉十架的生活，就能永远活着。

基督或生或死，不是为着自己的荣耀，而是为了祂的父、为了我们。祂为我们死，好使我们得生命；同时，祂为我们死，也教我们死，这样我们既与主同钉十架，就能向着老我和罪恶而死。

只有经由祂的死，我们才能真正地死。我们永远不能钉死我们自己，但我们却能与基督同钉十字架，并且实在地说：「现在活着的不再是我，乃是基督在我面活着，并且我如今在肉身活着，不是为自己活，乃为替我死而复活的主活。」

但愿我们学会死也学会活，这样总有一天我们将会亲身体会这首诗的深意：

祂舄我死，我才能死，

脱离撒旦、老我和罪悪；

哦，这死何等的深，

哦，这活何等的高，

我愿与祢同死同复活。

## 第十四章 牺牲的法则

「若有人来跟从我，就当舍己，背起他的十字架来跟从我。」（马太福音16：24）

这正是世界的福音和主的福音大相径庭的所在。这个世界送你上路的时候，会说：「好好照顾自己。」但主会说：「你要放下自己，你活着是要荣神益人。」世上的人总是说：「你要好好享受，也要努力出人头地。」但最终，放手的人拥有一切，紧抓不舍的人却一无所得，因为主的话千真万确：「凡要救自己生命的，必丧掉生命；凡为我丧掉生命的，必得着生命。」

牺牲的法则是天地之间最高的法则，是自然界的金科玉律。我们每个人能够活着，都必须仰赖数千万年来沉淀累积的生物遗骸。地球的内核本身就是千万年的自然残骸，蕴藏着万代的生命遗迹。整个自然界不断上演着死亡和出生，而每一次新生命诞生后，就算是体型庞大的高等生物，他的生命还是要仰赖前人的遗泽。为此，一粒麦子若不落在地里死了，只会枯萎凋谢，但若埋进土里，籽粒的生命就会延续下去，在美丽的春天继续成长繁衍，到秋天结成一片金穗麦海。

你会发现，就算从自然界升到属灵领域，这个法则也一样通行。人若专顾自己，好处只会变成枷锁。就像停滞不动的溪流，只会变成一祂死水，但若持续地流进流出，就会清新明彻、生机盎然。

你睁开眼睛，若只顾看着自己，你甚么都看不到，但只要你往外观看，这个世界的景象就会映入眼帘。生命的法则就是爱，我们活着就当放弃自我中心，尽一己之力，关心身边的人，自私自利只会伤害自己。

牺牲的原则也是神的原则。我们称为父、子、灵的神，在祂自己里面全然充足，一无所缺，却将祂自己给了我们。祂给出自己，显明祂那属于神才有的荣耀，所以祂给出自己，创造世人，创造这美丽的宇宙，教这万事万物只要遵照自然法则，就会带来许许多多的喜悦与福祉。

神也在耶稣基督里给了祂自己。「神爱世人，甚至将祂的独生子赐给他们。」祂给了祂的最爱，祂给了祂的全部，祂给了祂的独生爱子。神的法则就是牺牲。祂爱得深，所以祂给得出来。这也是基督自己的原则。因着神的牺牲祂来到世上，而祂来到世上也是为着牺牲。祂舍弃自己的荣耀，离开天堂，即使世人对祂宛如曲身蠕动的小虫，祂却甘愿与世人同住。祂加入我们，成为我们的一员，与我们这些堕落的族类以兄弟互称。基督总是柔和谦逊、放下自我，收回自己的权力，不愿轻易地动用。祂总是服在人的意愿底下，甚至让人把祂钉在十字架上。祂的一生就是不断地舍弃自己，背负我们的重担，承当我们的痛苦。因此，牺牲就是基督的原则：「你们各人的重担要互相担当，如此，就完全了基督的律法。」基督的律法就是彼此分担重担，分担哀伤，也为着对方牺牲自己。这是基督信仰的原则，也是圣徒的原则。这是得蒙拯救的唯一方法，从起初直到永远，都是如此。因为这个缘故，信心之父亚伯拉罕必须在摩利亚山上献上他的独生子，也就是神应许给他的儿子。从起头到如今，这一条信仰的路都是用流血牺牲作为标志。

不仅亚伯拉罕交出以撒，以撒也交出他的生命，在他一生中放下自己为人而活。我们看见雅各为着娶妻努力工作，却没有得到他所要的。他一生受尽痛苦，处处受限，但却坚忍不拔。

约瑟也曾在环境中被交在死地，因为他要高升，就必须先被降卑，他不仅遭人放逐，还被人陷害遭受监禁，离死只有一步。当约瑟看不到未来，神给他的所有应许看似失效，前途一片茫然，神却把他拉拔起来，安置在掌管世界的宝座上。

为此，摩西也曾经作过逃犯。摩西必须犯错，经历失败，神花了整整四十年的时间，教导他并训练他；当摩西爬上迦南地最高的山，神将他心里所求的赐给他。但到最后一刻，摩西甚至被迫放弃进入应许之地的希望。

至于彼得，主最后告诉他：「你年少的时候，自己束上带子，随意往来；但年老的时候，你要伸出手来，别人要把你束上，带你到你不愿意去的地方。耶稣说这话，是指着彼得要怎样死，荣耀神。」耶稣送他走上十架的道路，他必须服从在人的手下，甚至受人拘束，毫无选择的余地，直到最后还头下脚上，被人倒钉在主的十字架上。

但这样纸上谈兵实在太容易了。我活得越久，对自己和朋友越加了解，我就越发相信，我们基督徒生活最容易在这件事上大大失败。我们和耶稣一起走了一段路，但到了客西马尼和髑髅地就停下脚步。就像门徒们跟随他在加利利四处事奉。他们喜欢登山宝训的道德训诫，也喜欢喂饱五千人，甚至为基督献上欢呼：「祂一定会作一位备受称颂的王！」因为以后再也不用那么卖命工作了。但只要祂一谈到，髑髅地和十字架不只属于祂，也属于他们，他们必须一路跟随祂到底，他们立刻就回答说：「这话甚难，谁能听呢？」不消几日，留下来的人，你用一只手都数得出来。他们不愿上到十字架。

我相信这就是许多人却步的地方。他们总是对自己说「好」，对神说「不」，却不曾对自己说「不」，对神说「好」。喔！这样的事说起来容易，做起来实在太难！所以有位作家曾说，人需要接受三种洗礼。首先，当我们脱离罪恶转向神时，我们受的是悔改的洗。其次，当我们接待圣灵住在我们时，我们受圣灵的洗。最后，圣灵住进来后，我们就要接受死的洗。因为圣灵一旦以你的心为家，你就必须跟随基督与祂同死。「若有人要跟从我，就当舍己，天天背起他的十字架来跟从我。」所以当耶稣说：「我有当受的洗还没有成就，我是何等的迫切。」祂提到当受的洗其实是指着祂自己正走向更深的死亡，而祂的心也被这件事紧紧抓住。因为，当祂在约旦河边受洗时，祂就已经看见前方等着祂的这些事情。祂将会去到客西马尼园，被安葬在约瑟的坟墓，祂还要下到阴间，穿过死亡之地。最后，祂会打开天堂，为所有人敞开大门。

哦，你们已经受了圣灵的洗的人哪！你当与祂一同赴死！我知道，从某种角度来说，我们藉着信，已经将自己献给基督，我们认定这奉献是真的，而神也把这奉献当作真实的；但现在我们还是必须一步一步地走过那个过程。我知道神看待我们，有如我们已经走完整个路程，坐在了宝座上。但我们还是须要走过窄路，穿过陡巖的隐密处。这绝不是可有可无的事，你可以在信心里当这一切已经作成，但你的每一步都会在你心里留下记录。

现在，这件事我们要如何在生活中实践出来呢？首先，要治死你的自我主张。不过，一旦你将自己献给神，一场拔河大赛就会立刻展开，每天清晨从睡醒开始就会是一场殊死决战。因为你一旦交出你的主权，魔鬼势必会要你把主权拿回来。牠会想方设法告诉你，这样作没有道理，你应该为自己作出选择。像这样的生死搏斗，不但天天都要上演，有时甚至会连续好几天。就像耶稣也曾进入旷野四十天。魔鬼试探祂，要祂为自己选择道路，但祂通过了考验。祂放下自己的意思，坚决拒绝选择自己的道路：「我来不是要按自己的意思行，乃是要按那差我来者的意思行。」

所以神可以设立祂作领导，因为祂先接受领导。神若不能治里你，你就不能治里人。神要使用你，你的意志就必须交到祂的手里。你一旦降服了以后，还会继续遇到许多试验，这些试验正是为神提供机会来制作你。

第二件要治死的就是自我享乐，也就是作每件事只为了满足自己的欲望。人不能单单出于自己喜欢去作一件事。我吃晚餐不是单单因为我喜欢吃，这样就和动物没甚么差别。我吃晚餐也是为了身体需要营养。做事只随自己喜欢，只求自己的好处，是不对的。「你们要先求神的国和神的义。」神不要我们凡事只求自己的好处。你寻求神，神就为你寻求好处。你照管神的事，神就会照管你。「各人不要单顾自己的事，也要顾别人的事。」

此外还有自满，也就是沉湎于你所做的工作。我们每当完成一些服事、或者有了一点成就，心里岂不是很容易就沾沾自喜起来：「做得好！」我们岂不是瞬间就虚荣起来！我们岂不总是追求别人的肯定和赞赏，却不愿意脚踏实地恪尽本分！做神的工，我们最要防范的就是我们的虚荣心。撒拉弗用两个翅膀遮脸，用两个翅膀遮脚，因为不想看到自己的美丽，也不想看到自己的服事，更不希望别人看到。所以，他们只用了两个翅膀来飞。我们也要留意不要给别人试探。我们可以说「神祝福你。」来鼓励工人们，但不要赞美他们。神不会说：「你真美丽！你真是口若悬河！你真可爱！你真优秀！」因为这样做就是把耶稣专属的王冠戴在人的头上。我们既然没有权利坐在祂的宝座上，接受天使的崇拜，我们也没有权利去接受基督的荣耀。尤其当神使用我们来祝福人的时候，我们更需要格外小心。

所以腓力带领太监归信耶稣以后，立刻就转身上路。人和人之间往往有一种微妙的吸引力，不论是男性之间、女性之间或者男女之间，都是如此。这种吸引看似甜美，看似正当，但你实在需要圣灵保守你纯洁的心。我所说的不是犯罪的爱恋，这种犯罪得罪神是无庸置疑的，没有讨论的余地。我想到的是一种更升华却更难识透的吸引力，这种吸引不但不能荣耀神，甚至会让你陷入险境。求神保守我们，每一项服事，每一份友谊，以至于每一个念头，都在圣灵的保守底下，单单只要耶稣得着完全的荣耀。

接着要治死的是对自己的信靠，就是觉得自己不管在属灵或心理的层面，都有能力做到最好。我们必须放下这一切，清楚知道我们其实是一无所有。因为这种老我的生命，会对自己非常敏感，很容易受到伤害。这样的人专爱自己，总希望人们爱你，心里渴望受人喜爱。但神的爱总是去祝福人、去行善。你爱人，不应该为了他们令你欢喜，而是要祝福他们。保罗曾对哥林多教会的人说：「我也甘心乐意为你们的灵魂费财费力，就算我越发爱你们，只会越发少得你们的爱。」保罗不是对他们说，只要你们流泪悔改，我就会帮助你们。好像你们会流下泪来，是因为你们知道，只要你们爱我，我就会帮助你。不，保罗乃是说，就算我知道你们一点都不感激，我也会不惜一切代价，甚至要流尽我最后一滴血，我也要来祝福你。这就是你现在的关卡，人确实伤害了你，也确实不欣赏你。那又如何呢？人愈是不爱你，你愈要付出更多。

所以我们就算为人牺牲时间和精力，也可能出于自私的欲望。就像我们往往出于贪婪或自私的动机，想要占有我们的产业、我们的孩子，而当我们坚持要完全占有的时候，就会给我们带来许多的麻烦、烦恼和担忧。这种忧愁不过是一种自私自利的忧愁。我们就算因此流泪，也是出于自私的心。所以，神看到以色列哭泣，祂非常愤怒：「你用眼泪玷污了我的祭坛。」你哭，是因为你没有得到最好的。你哭，是因为你爱那些东西犹胜于神。你哭，是因为你闷闷不乐，心生不满。

甚至我们的舍己牺牲也可能包藏着自私的动机。的确，我们的成圣也可能夹带着我们的荣耀。我有位朋友，每逢听到有人极力证明自己的圣洁无暇，总会挖苦说：「可怜的人，他正犯下他一生最大的罪，因为他所说的谎言没有比这个更大的。」我们的老我会起身祈祷，然后一面坐下来、一面对自己说：「祷告得真好！」我们的老我也会全力布道、抢救灵魂，然后回家去拍拍自己的背，听着心里的魔鬼对自己说：「你做得真好！你的工作真是大有果效！」我们的老我甚至还会冲进火里烧成灰烬，然后为自己不改心志而感到骄傲。无疑地，我们可以在世俗的事上钻营自己的利益，我们也可以在信仰的事上追求自己的好处。

那么，我们如何能摆脱这样的心？首先最重要的是，我们必须看清事实，我们必须意识到其中的危险，我们必须识透这就是罪。我们必须坦然地面对这样的事，知道它必须对付干净。因为最糟糕的是我们被蒙在鼓，毫不自觉，说：「这只会是别人，绝不可能是我。」但神指的就是你。你要判老我死刑，否则老我也会判你死刑。当然，你也可以给老我留下活路，毕竟老我往往像小蛇一条，不但斑斓炫目，还带着宝石般的光彩。但这蛇终究会狠狠地咬你一口呀！

但愿祂现在就用祂烈焰般的眼光搜寻我们，并且把我们面一切无法站立在祂面前的，全都显明出来。最重要的是，我们不能只听闻福音，却不去得着生命。我们既然已经判处了老我的死刑，现在就要带着耶稣基督和圣灵去执行这项工作。你不要独力和老我战斗。当考验来临，神会带领你前去迎战。考验一定会到来，但当争战开始时，你不要保护自己，而是要说：「主啊，让我死吧！」不管人要激怒你，或是人要读美你，你都要说：「主啊，让我死吧！」我们交出多少，圣灵就接手多少；我们接受多少，圣灵就给我们多少。我们是否敢于接受圣灵的工作，让祂为我们治死这个最难以捉摸的敌人呢？但愿我们都诚心这样祷告：

求主向我猛烈吹气，烧去我的自己，所有己的各方各面，永远不再复起。当你荣光充满帐幕，摩西也难站立；愿你荣耀将我充满，永远杀死这己。

## 第十五章 与基督同钉十架

「我们也去和祂同死吧。」约翰福音11：16。

多马这番看似冲动鲁莽的话，实在发自他对主无法压抑的爱。那时，门徒们尽管无力改变主的心意，仍然不断努力劝说主不要回犹太去，因为拉撒路的复活已经激起仇敌的恶毒忌恨，祂若回去，这种仇恨肯定会变得更加危险。他们劝祂说，「拉比，犹太人近来要拿石头打祢，祢还往那里去吗？」但是多马发现劝说无济于事，又看到主决心要回去面对仇敌，他那绝望和敬虔的心就禁不住喊出来：「我们也去和祂同死吧！」这不是要去和拉撒路同死，而是看到耶稣决意回去面对那些群情激愤的仇敌，于是决意要与祂一同赴死。这是一位士兵至死忠心的吶喊，他下定决心要跟随他的领祂，即使深入危险和死亡的绝望之境，也绝不退缩。

多马的话实在非常睿智，但他在说的时候未必清楚明了。确实，就像主后来对彼得所说的：「我所去的地方，你现在不能跟我去，后来却要跟我去。」多马和他的门徒同伴们并没有和他们的主遭受同样的命运。但从更深的属灵意义来说，甚至早在遭受迫害并殉道之前，他们就已经与祂一同赴死。所以多马的这句话不只指着他和他的同伴，从一种更为远大而深刻的角度来看，这句话实在是指着每一个要跟随耶稣基督的人讲的。因为我们配得称颂的主，祂的死不仅是我们得救的源头，更是我们生活的模式，也就是我们钉死老我的秘诀：「与基督同钉十字架」。

我们与基督同死最主要的意思，就是要向着我们过去罪恶的生命而死。信徒是从称义开启生命的新页，而称义的基础就建立在主耶稣基督的死上面，当我们相信并承认祂的死就是我们的死时，这义就临到我们：「因为祂死是向罪死了，只有一次……这样，你们向罪也当看自己是死的；向神在基督耶稣里，却当看自己是活的。」「因为已死的人就脱离了罪，」或者照字面上来看，「就脱离罪而得称义了。」

神拯救人时，祂不仅恩慈地宽恕了他的罪，祂也完全而彻底地解决他的罪。所以当祂称罪人为义时，祂不仅不看他的过错，还称他为义，将他放在宛如从未犯罪一样的地位；或者说得更确实一点，神看待他，宛如他已经为自己的罪孽受了惩罚，满足了公义和律法所有的要求。

当耶稣基督在髑髅地被挂在十字架上时，祂代替所有将会信靠祂的罪人接受死刑。所以神把我们全藏在祂被刺穿流血的胁下，而把那个死算作我们的死，把那个处决算做我们的处决。那时，不只基督受了审判，连信徒也一同受了审判。公义的要求满足了，刑罚执行了，罪债也都还清了。我们与祂一起向罪死了，神看待我们就像我们这个人已经不复存在了。因为，罪犯已经处决、埋葬、彻底的死了，律法的权势再也碰触不到他了。

但现在藉着基督的复活，我们得以进入崭新的生命；这生命和旧有的罪恶生命毫无关联。神看我们，不再是那个犯了罪的人，而是一个新造的人，从天而降，和耶稣基督一同站立在祂面前。因此当基督的死被当作我们的死时，我们就被安置在称义的地位，并且被神接纳，蒙神所爱。

当然，对一个罪孽深重、只配下地狱的人来说，这实在是个荣耀的地位。哦，罪人哪！快快支取这宝贵的特权，靠着祂而算自己「已经向罪死了。」这样，我们既然像多马「去和祂同死」，我们也要起来为那替我们死而复活的主活。与基督同死还有另一个意思是，我们可以同祂一起，向着运行在我们心里和生命里的罪恶权势而死。因为当基督死在髑髅地时，祂就为着我们犯罪的天性而死了。「神差遣自己的儿子，成为罪身的形状，作了赎罪祭，在肉体中定了罪案，使神的义成就在我们这不随从肉体，只随从圣灵的人身上。」「神使那无罪的，替我们成为罪，好叫我们在祂里面成为神的义。」

这些经文毫无疑问地教导说，耶稣基督的死既是神为我们称义所预备的，也是为我们成圣所预备的，祂在髑髅地的十字架上不仅承担了我们的罪孽和刑罚，也承担了我们的罪性，连我们从堕落的源头那里所继承一切腐败的根源全都承担了。因此我们得着莫大的特权，可以算自己已经与基督同钉十架，不仅我们过去的罪得着救赎，连我们这整个人并身上犯罪的律也全都钉死。因此，我们拥有了莫大的特权，可以把我们这个罪人全然交给祂，算他已经与祂同钉十字架，拒绝承认它有权控制我们，抵制它，然后从祂的复活领受我们的新生命，并且藉着耶稣基督在神面前算自己是活的。这一切所有的秘诀就是出于信心的归算，而我们今生遭遇最险恶的试探就是，撒但透过我们的感觉来攻击我们的信心。牠会试图让你以为，你即使完全交出自己并降服于神，事情也不会有所改变，你那犯罪的老我还大权在握，而你在信心里的归算不过是种虚构的谎言。你一旦听信牠而随从自己心里的意念，你必然要跌倒，但你若不听信牠，坚持你的归算，神必定会让这归算变为实际。因为，属灵生命唯一得胜的原则就是信心。你若坦然无惧地宣称并坚定地相信，神就必叫这新生命作你实际的经历，但你若动摇，你就必要跌倒。

但我们必须时时刻刻进入基督的死里，实际活出这种信心的归算。我们确实曾经在某一刻肯定地降服并接受祂。但是，这一次的降服还要延伸到我们实际生活的每一个细节，因为祂定意要在我们的生活中遇见我们，带领我们在这地上的生活中实际地与祂相交，使我们能够同祂一起活出祂的生命。在那里，我们会发现与这位钉十架的主合而为一是多么有福，给我们生命带来莫大的帮助。否则我们行走天路不须太久，就会发现我们的力量和善良全然失败。当我们失败时，我们若能明白，祂并不期望我们有力量或良善，将是多么令人欣慰。祂期望我们放下我们自己的力量和良善，让祂作我们一切所需要的力量和良善。我们的任务就是与祂同死，先是向着我们自己所有的力量而死，然后接受祂一切的丰盛而能「恩上加恩」。我们会逐渐明白在我们里面毫无良善，但却不会因此丧气。祂早就认识我们的深浅，但祂必须使我们看清楚这件事，这样一来我们才能完全听命于祂而进行每一场奋战，以致能高唱凯歌：「感谢神！常率领我们在基督耶稣里夸胜。」

当然我们还会经常来到一个地步，我们旧有的天性仍旧活跃，我们的意志也渴望伸张，我们甚至无法抑制我们的意志；这时，我们将会欢喜地发现，制服这种意志是祂的工作；我们必须交出我们的意志，让祂用祂的爱来治死这样的意志，并且让祂「在我们里面运行，使我们立志行事，成就祂的美意。」

因此，当我们进入激烈的试探和冲突时，我们会发现祂就站在前头，用祂的话语安慰我们说：「你们要摆阵站着，看神为你施行拯救。这不是你的战争，而是神的战争。」不论我们遭受不公平的对待，或受人误会或污蔑，我们会发现这事已经先落到祂身上。我们会听到祂对迫害我们的仇敌说：「你为什么要逼迫我？」我们因此可以进入安息，「将我们的灵魂交与那信实的造化之主，」并且与祂同死，因为当祂受苦和受死的时候，「就像羊羔被牵到宰杀之地，又像羊在剪毛的人手下无声。」

所以当我们遇到麻烦或不幸时，我们既不急于向人求助，也不急于动手解决，我们会意识到我们乃是在祂手中，我们心里明白临到我们的试炼已经先临到了祂，我们要在试炼中与祂相交。这样看来，发生在迦百农的实在是件美好的事。那时可怜的彼得遇到罗马官员上门要求缴税，他为自己无力支付而感到难堪。但这事却出现转圜，主「预先为他预备了」，也就是主预先看见他的难处，甚至还没等到彼得说出这件事，祂就派他到海里去抓一条鱼，这鱼嘴里还含着金币。祂甚至还体贴地加上一句：「拿了这钱，为我也为你缴税。」这意思是说，「这不只是你的税，彼得，更是我的税。重担我已经担起来，我会与你一起承受。」

我们若能像这样，把生命的试炼当作是有份于祂的苦难并且始终把祂摆在首位，那些羞辱我们、扰乱我们、甚至会叫我们落入不信和犯罪的试探，就不再是我们沉重的负担，反倒会叫我们展翅高飞，使我们因为亲近祂，而为祂的名赢得更高的胜利。

我们是否要这样与祂同死？我们是否要跟随祂，沿着孤独、羞耻和悲伤的道路前行，每一步都更加与祂亲近？即使未来的日子带我们踏上祂常经忧患的步履，我们也不要单独面对，而要始终与祂同行。即使我们踏上橄榄山的斜坡，甚至进到客西马尼园的阴暗处，让我们记住祂对我们说的话：「你不能同我警醒片时吗？」「我在磨炼之中，常和我同在的就是你们。我将国赐给你们，正如我父赐给我一样。」

在接下来的日子里，即使我们来到审判堂前受到谴责和羞辱，遭受犹大的背叛，或甚至遭遇亲爱的彼得的否认，哦！让我们带着祂一起经历这一切，我们要在祂的圣灵里去面对，甚至为着我们可以这样与祂同死深感欣慰。因为当黑影笼罩，十架下也万般漆黑，日头为祂不再放光，身边的亲友纷纷逃开，甚至祂的天父也暂时地转过脸去，哦！让我们切切地记得，祂也曾「因那摆在前面的喜乐，就轻看羞辱，忍受了十字架的苦难」。

我已与基督同钉死，脱离世界、老我和罪恶；

我今能欢喜进入主死而复活的生命。

我愿和祂同受苦，效法祂至死顺服；

我愿跟随主耶稣，走上十架窄路。

我已认识主复活，与基督同死有何难，我的心欢喜无比；与耶稣同苦有何难。

主复活的大能，已经住在我里面，

我心欢喜举步向前，一路走向加略山。

## 第十六章 主复活的大能

「你们若真舆基督一同复活，就当求上面的事，那有基督坐在神的右边。」歌罗西书3：1。

「使我认识基督，晓得祂复活的大能，并且晓得和祂一同受苦，效法祂的死。」腓立比书3：10。

这些经文说明了我们应当如何看待基督的复活，也告诉我们祂的复活如何为我们的生活和工作带来力量。歌罗西书这说，「你们若被兴起来」，这意思就是：「你们若真与基督一同复活。」「兴起」和「复活」是有区别的。人可以从一个层次提升到另一个层次；但当一个人复活时，他则是从虚无中被生出来，有如从死复活，这种变化是一种极致到无法度量的变化。

所以，我们的信仰绝不能等同于纯粹自然的宗教，更不能归诸于人类的伦理，因为神要将我们提升到比这些更高的所在。神所赐至大荣耀的福音不是要我们提升自己，而是显明我们这个人毫无行善的能力。祂先将我们留在毫无所恃和毫无所有的坟墓中，再将我们提升到新的生命，于是我们既从上面而生，也靠着上面的源头而活。基督徒的生命不是自己力求完美，而是一种从神而生、超乎自然的经历。

这样一来，复活以先就必有死亡；我们的死有多少，我们复活的生命和大能就有多少。因此，让我们不要害怕死去，我们要向着我们应当要脱离的一切而死，没错，我们所最要死去的就是自己。因为我们放下自己，才不致失去自己；我们走出自己，才能真正得着自己。因为「我们若是与基督同死，也必与祂同活。」

歌罗西书的这句经文表达了一个事实：我们已经死而复活了，所以我们也当将这件事当作已经完成的事实。使徒没有呼吁我们再与基督重死一次，再与祂复活一次，他乃是呼吁我们，要认定我们已经死而复活的事实，并照着应当有的样式去生活，也就是他在后面的经文所说的：「因为你们已经死了，你们的生命与基督一同藏在神里面。」

他在罗马书第六章将这个想法阐述得更加完整。使徒说，「我们这受洗归入基督耶稣的人是受洗归入祂的死。所以，我们藉着洗礼归入死，和祂一同埋葬；原是叫我们一举一动有新生的样式，像基督藉着父的荣耀从死里复活一样。」然后，他为了凸显出这件事实已经成了最终的定局，他说：「因为知道基督既从死里复活，就不再死，死也不再作祂的主了。祂死，是向罪死了，只有一次；祂活，却是向神永远活着。」因此，使徒也照样嘱咐我们：「向罪也当看自己是死的；向神在基督耶稣里，却当看自己是活的，」并且要将自己献给神，「要像从死里复活的人，将肢体作义的器具献给神。」

现今的教导要求我们向神的降服，大都是要我们不断地钉死自己，但使徒绝口不提这类的教导。相反地，我们所应该向神的降服，乃是要像那些已经死了、又从死里复活的人一样，我们承认十字架已经位在我们身后，然后为着这个缘故，将自己献给神为祂所用来荣耀祂。你岂不曾见过有些鸟儿翱翔天际时，只需展翅漂浮在气流之上，甚至不必拍翅震翼，也无须费尽力气，就能翱翔在晴朗的天空中？这鸟儿稳行高空，漂浮在其中，远离地面；牠毋须上升，因为牠已经升上天际，甚至在最高的海拔上停驻休息。在地上跳跃的小云雀就不是这样，牠必须不断地用力振翅，才能爬升到同样的高度，然后鸣唱牠的早晨之歌后，再次返回地面。这两者，一个是「努力升高」，另一个则是「已经居在高处」。

你或许会说：「当我发现自己明明还活得好好的，我怎么能算自己已经死了？当我发现自己常常受到拉扯，不断地回到地面，我又怎能算自己已经复活了？」你要知道，拖住你、使你后退的，正是你未能好好地算、也未能好好地认定。当你认定你的老我还活着的时候，你就教它变为实际，拦阻你来克服它。因为恩典的信仰最重要的运作原则就是，我们所承认的信心有多大，我们领受的恩典就有多少。无论你还有多少未曾死透的老我，即使有如阴魂尚未入土为安，你的信心就像魔术师手中的棒子，一经挥动，就能将它送到坟墓里去；但你若继续质疑，怀疑之灵就会将老我从坟墓里召唤出来，并且消散不去。所以你真正死去的唯一方法就是将自己交给基督，然后算自己已经与祂同死。

但罪恶的征兆若再度出现，旧有的心思、犯罪的念头又冒出头来大声叫嚷：「我们还活得好好的，」又当如何是好？你若认定这些事情，心生畏惧，甚至屈服顺从，你就为它们赋予生命，它们会再度控制你，把你拽回到以前的状态。但你若拒绝并坚定地说：「这些都是撒旦的谎言，我确实已经死了，这些都是来自魔鬼，这些不属于我，我拒绝承认它们，我要站起来而胜过它们，」这样神必将你从这些心思和念头救拔出来，并教它们彻底地销声匿迹。那时你会发现，这些思想和念头并不是出于你，而是撒旦抛在你身上的试探，让你认定是出自你的内心。唯有如此，才是面对试探和罪恶真正的致胜之道。人若认定自己属于罪恶，这才是最可怕的事，因为这样一来他就会真的去犯罪。

有位才华洋溢的作家写了一个人格分裂的男人的奇特故事。当他相信自己是个高贵之人时，他的生活也高尚而真诚；但当他被另一种念头占据时，他也随之堕落了。「因为他心怎样思量，他为人就是怎样。」我们的认定会反映在我们生命的实际中，所以神设立这项信仰原则作为我们公义圣洁的源泉，其中所蕴含的奇妙大能，足以引导人走出自己，进入神奇妙的生命。

我们的心态会影响我们生命的高度。就像人们的生活总是反映着他们的身分，出身贵族的孩子，举止谈吐自然也会带着高贵名门的身分意识，照样，那些属于天国的人，他们既意识到他们高贵而属天的身分，行事为人也会像个国王的孩子。为此，保罗接着就在他的书信里不断阐述这个反映实际身分的观念：我们既然已经与基督一起复活了，我们就当照样去活出来。

所以保罗反对人说谎时，他所根据的理由是：我们已经脱下了旧人，穿上了新人。我们不再是乞丐，而是变为王子。我们已经穿上新人，因此也当穿上恩慈、谦虚、温柔、忍耐，并且在这一切之外，更要存着爱心，爱心就是那条完美的腰带，将所有的衣服系在一起。我们最好的衣袍就是基督自己；我们要时时的穿戴基督。

这样说来，复活的生命与我们日常生活实在切实相关。因此使徒也将这种复活的生命联系到我们最亲近的人际关系，举凡家庭的生活、主人和仆人的关系、还有所有世上生活的各种义务。这种生命会影响我们整个的行为和目标，并引导我们按照我们所得着的呼召与祂同行。

这样一来我们自然就会留意到，「我们与基督一同复活」对我们不光只是一件荣耀的事实，对我们更具有切身的能力。基督复活的大能首先向我们证实了我们所得着的救恩，因为基督的复活向我们保证，赎价已经偿清，代赎也确实完成了。当祂取得胜利，迈出坟墓时，全宇宙都能清楚地看到，祂深入死地的目的已经实现，祂的工作已经完成，而天父为着祂完成救赎也感到心满意足。因此，我们的信心永远可以靠赖祂的复活作为坚固的基础，而呼喊着说：「定罪人的在哪里呢？有基督已经死了，并且从死里复活了！」

同时，基督的复活也是使我们成圣的能力。基督既复活了，我们就能算我们旧有老我的生命已经灭绝，以致我们在神眼中、或在我们自己眼中，都已经不再是从前的那个人；我们可以带着信心离弃老我，面对我们犯罪的天性，我们不再惧怕，也不再顺从。因为复活的基督已经亲自住在我们里面，成为我们里面生命的力量和得胜的顺服。这样的胜利和能力，不仅仅是出于复活这件事实，更是来自于我们与这位复活的主时刻的交通。我们因此学会了这件最为吊诡的真理：「我已经与基督同钉十字架，现在活着的不再是我，乃是基督在我里面活着。」我们既在基督里死了，又在基督里活。像这样不断的信靠并顺服这位复活的主基督，这样的内在生活才是真实而持久的成圣。

基督复活的大能既是如此十分强大，因此可以激发我们的信心，鼓励我们坦然无惧的求神回应我们的祷告，甚至向神祈求那又大又难的事。毕竟，坟墓已经大开、封住洞口的石头也都滚开来了，还有甚么难事呢？神要叫我们知道，「祂向我们这信的人所显的能力」，乃是「照着祂在基督身上所运行的那般浩大的能力，不但使祂从死里复活，又叫祂在天上坐在自己的右边。」因此，基督的复活是我们最大的保证，我们若照着神叫祂从死里复活的大能来祈求，我们所得着的将会远超以往。

主耶稣基督的复活也是我们服事大有能力的秘诀。圣灵常常透过祂复活的见证，带下神救恩的大能。使徒们最初的传道事工正是以此作为主题。他们总是宣扬耶稣和祂的复活，而复活的主题会为基督徒的生活和事工加添一份特别的吸引力。可惜的是，有许多基督徒常常面容忧郁，好似要去参加自己的葬礼一样。不久前，我们听说有个小女孩在路上遇到了一些面带忧伤的人，她不解地问着她的母亲：「妈妈，他们不是基督徒吗？」当母亲问她为什么这么问时，她说：「他们看起来很不快乐。」

这就是修道苦修型基督教的标志。但这并不属于复活节，更不能当作是信仰的最高等级。从耶稣而来的真信仰应该明亮宜人，有如鸟语花香的春天，又像清风徐徐的大自然。就像那个晴朗的早晨，我们的主遇见了前来探墓的妇女们，祂满心欢喜的欢迎他们说：「愿你们平安！」照样，祂也在我们基督徒入门时欢喜地迎接每一位，并用祂的喜乐送我们上路，作我们前行的力量。这种喜乐涌自我们复活的生命，并且随着我们每天与主一同坐在天上而与日俱增。这真是今日这个罪恶忧愁的世界所最需要的信息。这个世界最需要的一句话，绝对不是审判厅前的：「瞧，这个人！」而是复活的黎明那句欢喜的：「愿你们平安！」基督越多内住在基督徒里面，基督徒的事工多充满着复活的生命，基督信仰就越发能够吸引、满足并拯救这个世界。

基督的复活所蕴藏的大能，使我们能够面对生活最重的艰难，忍受极大的试炼。因此我们在腓立比书中读到，祂复活的大能会让我们晓得和祂一同受苦，并且效法祂的死。我们既然已经得着复活的生命，就得以坚强，不但舆祂一同受苦，也为祂受苦。

以赛亚书有一段非常着名的话，告诉我们有些人「如鹰展翅上腾」；但紧接着，我们会发现这些人就算世务缠身，他们「奔跑却不睏倦，行走却不疲乏」。这样看来，他们上腾就是为着预备他们可以奔跑和行走，高升在恩典和荣耀之中正是为着让他们稳行在劳苦和试炼之地。

使徒们也谈到在苦难得荣耀。「荣耀」代表着人最高昂的心态，而「苦难」则代表着人最深的痛苦。因此，使徒们教导我们，当我们面对这世界最深沉而严酷的苦难时，我们必须用最高昂而最属天的生命来迎接它。我们当像基督一样，祂从变像山下来后，在山下的平原上遇见了被鬼附的人，就将撒但的力量从这个受苦的世界中驱逐出去。确实，这世界的苦难就是基督的苦难。祂复活的大能就是为了教我们可以活出祂那样的荣耀生命，并且像祂一样教世人也舆我们同得祝福，这样，我们不单只享受舆神交通的狂喜，更要因着分享神的爱而喜乐无比。（全文终）