**爱的真谛**

**百合译**

     (取材于德国圣徒——特司谛更哥林多前书13章4-8节的诠释)

**爱是恒久忍耐**

我们的天然总是急着要立刻看见果效，否则即放弃。若看不见他人在思想或言行上有所改变，就会完全弃绝他。如果别人不接纳自己的看法，意见，或劝告，也会弃绝他们。但真实的爱是恒久地等候忍耐。他会继续地观望，他不会因而生气不高兴。他会不断地努力，长久忍受苦难，一直等待到看见有对方有进步有改变，耐心地忍受一切。

**爱是有恩慈**

他的甘甜乐于助人的态度，恩慈的言行使每个与他接触的人都获益得帮助。这一切都表明他是尽他所能的为人能享受得到益处而牺牲自己。

**爱是不嫉妒**

相反的，他盼望别人也能有所享受，能与他一样地欢喜快乐地作事，无论是属灵或属世之事，正如他所成就的及享有的。他能与乐者同乐，看见他人的成就或有享受，能真诚地为他们感恩。

**爱是不自夸**

他不会骄傲地走在人前面，他喜欢服事人，服在人的权下。他不愿意他所作的显在人前，对人的不感恩他一点地不在乎。他一切言行背后的动机都是出自爱。爱就是他的赏赐和冠冕。爱总是让他觉得人为他所作的太多，而他为人所作的太少或是根本没有为人作些什么。

**爱是不骄傲(不张狂)[直译]**

若是别人不照着他的意思行，他不会显出不好的态度或心里不高兴，或表现出无礼的举动来。爱如同孩子一样容易取悦，他不会作一些不合宜的事情，责备或其它的言行来让人不高兴，激怒人。若是无意间说了或作了不合宜的事激怒了人，就去向人道歉。爱是谦卑，虚心，温柔的。对于那些卑微，软弱，甚至罪人，他都愿意俯就他们，不耻于与他们为伍。

**爱是不鲁莽(不作害羞的事)[直译]**

他不论断批评。与人相处时不急躁，不易被激动，不显出不耐烦的态度，不表露出凶恶的神情。相反的，他是柔和，坦率诚实的。他的一切言行都是源自于内心纯正的意念。

**爱是不求自己的益处**

当一般人只顾寻求自己的益处时，真实的爱不想为自己谋求什么好处或方便。他不顾自己地去服事人，给出去，只要人得满足喜乐，他也喜乐了。他把别人的喜乐当作自己的喜乐。

**爱是不轻易发怒**

可能他处在不容易的环境，被恶待，被贬损，即使他的好行为被误会，被毁谤，他仍不发怒。若是他人被激怒，他会以谦卑，柔和的态度或一个恩慈的小行为来消除对方的怒气。当他发现对方有不好的存心或恶意时，他不会被激怒反而怜悯他。

**爱是不计算人的恶**

他不会猜疑，不会去怀疑人的动机存心，不会误会人家，乃是真心地去饶恕人，跟人和解。他总是想到自己的过错，也想到别人对他的好处，对方的优点善行。他不会一直想到自己怎样恩待人，也不记念对方怎样得罪他。他全不在乎这一切。不等人家来向他道歉，他老早已饶恕对方且忘记了。

**爱是不喜欢不义**

当别人跌倒失败因而显明他比对方更显为义时，他不因而欢喜。他不喜欢他人遭遇不幸或受伤，他会为他们忧伤。若以往曾反对他，批评论断或贬损他，而如今跌倒蒙羞的人，他不会幸灾乐祸，反而为他们伤心难过。

**爱只喜欢真理**

无论借着他或别人使真理得胜，或看见他人行走在真理的路上，他就甚喜乐。每逢听到他人的美德，敬虔或义行被宣扬和称赞，甚至他自己被人忽视遗忘，他也与他们同乐。他爱真理，无论真理是在那一方，即使是在对敌那一方，他也欢乐。

**爱是凡事包容**

我们天性总是尽量遮掩自己的罪恶，过失和错误，而喜欢论断人。但神圣的爱只看见人的好处，尽量遮掩他人的缺点和软弱。他真实地去饶恕他们。他尽可能不提到他人的失败或缺失，除非是要教导人。对于他，一切都是好的。

**爱是凡事相信**

他凡事相信，因为他是善良，诚实，真诚的。他喜悦听信他人的优点，当他听说隣人的好消息，他不会像那些惯常嘲笑人的怀着疑心。他不会轻易相信别人的恶意，除非他得着确实的证据。反之，他很容易就相信且盼望一切能荣耀神的美善事物。

**爱是凡事盼望**

他不会抹煞别人进步的盼望。他尽可能为这目标祷告和努力。虽然罪恶在他眼前，他还是盼望想到他还可能会懊悔改变，若不是目前也可能在将来。盼望终有一天神会拯救他，改变他成为比他更好的人，他在无望的情况下还不放弃希望。

**爱是凡事忍耐**

虽然他被嘲讽被压制，他仍然为爱的缘故忍耐一切，凡事盼望，凡事相信。为爱的缘故，无论什么样的试炼苦难临到他，都忍受下来。甚至有的是来自他所爱的人。他还是终久忍受。是的，苦难不能撃倒他。因他凡事忍耐至终必得胜。

**爱是永不止息**

一个人可能拥有丰富属世的财物，但若没有爱也是等于零。敬虔的人可能因要得着那上好的---纯爱---来取代之，而有所损失。这爱永不消灭，是永恒的。这是在我们里面神的生命。住在爱里面的就是住在神里面，而神也住在他里面。这爱永不止息。阿们!