# 活水的江河

（Rivers of Living Water）

安汝慈

## 第一篇 属肉体基督徒的标记

有两班的基督徒，他们的名称和描写都已很清楚地记在圣经里面。原来每一个基督徒都应当确实地知道他自己如今是活在那一班人的中间，并且决定以后愿意作那一班人。这是一件顶要紧的事。保罗在哥林多前书第三章一至四节，曾论到这两班基督徒，就是属肉体的和属灵的。

「弟兄们！我从前对你们说话，不能把你们当作属灵的，只得把你们当作属肉体、在基督里为婴孩的。我用奶喂你们，没有用饭喂你们；那时你们不能吃，就是现在还是不能。你们仍是属肉体的；因为在你们中间有嫉妒分争，这岂不是属乎肉体，照着世人的样子行么？有说我是属保罗的、有说我是属亚波罗的；这岂不是你们和世人一样么？」

亲爱的诸位读者！你是属那一班的基督徒呢？你曾有加入过一个团体中的照片么？照片完成以后，相信你必要热切地去看清楚。你必迅速地在照片上寻找一个人。若是那一个人的照片照得好，你就觉得这全幅照片好。否则，你就觉得这全幅照片不好了。这样，你也就不愿意要它了。好的，今天我们就要给一班属肉体基督徒的一幅照片看。你愿意看一看你自己也在其中么？这幅照片绝对很像、很真实，因为这是一位完全认识我们每一个人的圣灵照像师所照的。那属肉体基督徒的标记：

### 一、一个在不止息地过着争战的生活

「因为按着我里面的意思。我是喜欢神的律；但我觉得肢体中另有个律，和我心中的律交战，把我掳去，叫我附从那肢体中犯罪的律。」（罗七22-23）

「因为情欲和圣灵相争，圣灵和情欲相争，这两个是彼此相敌，使你们不能作所愿意作的。」（加五17）

在一个人的身上，有性质上不同的两个律彼此争战，然而这两种律在彼此争战，各都想执掌管治权。这是何等的大争战阿！原来在一个基督徒的里面，都是有属神的和属肉体的性情彼此在争战。有时灵性占了优胜，作了他的管治者，他就临时得享喜乐、平安和安息。但是肉体掌权的时候却比较多，所以他得享喜乐平安和安息的时候就比较少。

现在让我举一个故事为例，再来交通这个常见的争战。这一个故事是我的一个朋友告诉我的，是关于他的一个六岁侄儿雅各的事。原来雅各有一个离家跑的习惯。有一天，他母亲对他说，倘若他再出去乱跑，她就一定要惩罚他。但是过了一些时间，这往外跑的引诱又来了，他又去顺服它。当他回家的时候，他的母亲对他说：「雅各阿！你还记得我对你所说：『你若再出去乱跑，我就一定要惩罚你』的话么？」雅各就回答说：「是的，我是记得的。」他的母亲就问他说：「那么，你为甚么仍要出去呢？」雅各便回答说：「母亲阿！是这样的，因为当我站在路上思想这件事的时候。耶稣来拉我的一条腿，而同时，撒但也来拉我的另一条腿，但是撒但用力比较大一点！」主耶稣拉一条腿，撒但却另拉一条腿。这是一班属肉体基督徒所常有的经历。就是常顺服撒但，并给牠生活上的管治权，这是一班属肉体的基督徒可怜之光景阿！亲爱的诸位！你们的生活仍是这样一个不止息争战的生活么？

### 二、一个不住失败的生活层面

「因为我所作的，我自己不明白；我所愿意的，我并不作；我所恨恶的，我倒去作。」（罗七15）

「故此，我所愿意的善，我反不作；我所不愿意的恶，我倒去作。」（罗七19）

罗马书第七章就是一个人灵性的自传。这无疑地是使徒保罗自己的经历，但它也不能作为你的和我的帮助么？这是表现一个人对于圣洁的生活，他的志愿是纯全的，他的企图也是忠实的。但是这个志愿和企图却被惨败的空气压倒了。这个惨败以致把他压服到发出那绝望呼救的声音。

「我真是苦阿！谁能救我脱离这取死的身体呢？」（罗七24）

我们中间有谁没有说过这样的话呢？我们在一天的破晓和一年的岁首，不知道曾立过多少次，何者当作，何者不当作的志愿。但不久我们的心，就被这「胜不过这个失败」压倒了。我们所坚决要作的仍未去作，所定规不应作的反倒去作。当作不作和不当作而作的两个罪性，好像恶鬼一般时常出现在我们的寝室作祟，甚至连我们睡眠的香甜也想掳去。我们的坏脾气和我们心中的骄傲、自私、烦恼……岂不是今年和去年都一样么？我忽略读经和祷告以及不关心人灵魂的事，不是今天和昨天一样么？

然而要知道这毛病不在乎志愿，因为志愿在决定的时候是诚恳的，而且有计划地要去实行。

「我也知道，在我里头（就是我肉体之中），没有良善；因为立志为善由得我，只是行出来由不得我。」（罗七18）

在一个属肉体基督徒的里面，灵性没有完全得着他生活上的管理权，以致常遭挫败。但是他若愿意就可得拯救，这拯救就是在于脱离罗马书第七章，以进到罗马书第八章。亲爱的诸位！这被拯救者是你么？

### 三、一个延长婴孩的生活

「弟兄们！我从前对你们说话，不能把你们当作属灵的，只得把你们当作属肉体，在基督里为婴孩的。我是用奶喂你们，没有用饭喂你们；那时你们不能吃，就是如今还是不能。」（林前三1-2）

属肉体的基督徒是不会长大的，他是常在基督里为婴孩。哥林多的基督徒应当成为高大、强壮、吃干粮的壮丁才是；谁知道他们仍是一些矮小、软弱、喝奶的婴孩。他们的身量和能力，还没有达到他们应当长成的程度。

在慈父的眼中来看：世上实在没有东西，比一个在婴孩时期里的婴孩更为完备的。但那宝贝的孩子的身量和心志，若老是不能脱离那婴孩稚气。这又不是他父母最痛心的一件事么？在神的家里，每重生一个人的时候，世上实在没有能锁定那喜乐之钟从天上鸣响。但那灵性的婴孩，若长久固定在幼稚的光景之中，这在天上的父的眼来看，这是何等一件难过的事呢！

亲爱的朋友！你在灵性上属于那一班人呢？是婴孩，还是壮丁呢？然而要解答这个问题，必须先解答另一个问题。婴孩的标记是甚么呢？婴孩是软弱无力，必须依赖他人。婴孩只能使人快乐，但不能帮助他人。婴孩能引人注意，并盼望作这世界的中心。婴孩是以情感为他居住的地方。若是一切都好满意，他便欢笑快乐；若有一点志愿不遂，他便立刻发怒，并毫不客气地表示反对。一般属肉体的基督徒，不也佩带着这些相同的标记么？

在希伯来书第五章十二至十四节告诉我们说：一个属肉体的基督徒仍然依赖他人。他本该有已达到教导他人的程度；但是不然，他还需倚靠他人的教导，并没有达到吃饭不吃奶的地步。他还不能接受或领受有关神深奥的真理。

哥林多的基督徒为甚么这样的幼稚呢？保罗在哥林多前书头两章，曾很清楚地告诉我们这个原因。他们正随从世人的教导，他们认为人的智慧胜过神的智慧。他们正在以饲料来代替食物，并在想以豆荚充飢。

今日教会的光景，又何尝不是如此呢？一般的基督徒不进入圣经，不把它当作食物，也不信靠圣灵赐给他干粮。他只倚靠牧师和教师供给他的灵粮，他们无论给他些甚么，他们总是囫吞囵咽地吃下去。他在灵性上是一个不能自己独立消化食物，过着寄生虫那样的生活，所以时常不得饱食并患了贫血症。他容易显出忿怒、骄傲、污秽、自私……的战利品；又因他和其他的基督身上的肢体有密切的关系。结果，凡属哥林多教会的罪就成了一种流行病。亲爱的诸位！你究竟是属一个软弱而无力的婴孩呢？还是属一个已经达到成熟配为神所用，以教训别人的壮丁呢？

### 四、一个枯干不结果子的生活

「凡属我不结果子的枝子，祂就剪去；凡结果子的，祂就修理干净，使枝子结果子更多。」（约十五2）

原来一个属肉体的基督徒，他的感动力常是软弱的。因为在生活上的矛盾，他不能吸引人到基督面前，也不能为别的基督徒显出一个真实基督徒的榜样。他虽然联于葡萄树，但他是一根永不会结果子的枝子。

### 五、一个淫乱不清洁的生活

「你们这些淫乱的人那！岂不知与世俗为友就是与神为敌么？所以凡想要与世俗为友的，就是与神为敌了。」（雅四4）

原来这一句话，是何等厉害！神很清楚地说：无论是那一个基督徒，只要是世界的朋友，就是祂的仇敌，不但如此，还是一个「奸夫」或「淫妇」。然而要认识这些话的中心，需明白「世界」的意义是甚么。教会与基督有何关系？世界与撒但有何关系？世界是撒但的耳朵、眼目、手、脚，二者联合起来，而成为牠掠夺、和掌握人灵魂最巧妙的兵器。世界是撒但给未得救的人所预备的地方，也是给得救的人所安排的诱饵，使他们远离神。由此，可以得着「世界」的定义。「世界」就是里面没有神生命之人的生活与社会。

这样，基督徒与世界的关系就应当怎样呢？这个答案可以在基督徒与基督的关系上得着。基督与基督徒是一体的。他们的联合已达到了非常密切的地步，他们彼此有爱情上的关系。按着圣灵说：这是与婚姻上的夫妇关系没有两样。

这样，神说：就基督徒这一方面而言，若与世界为友，就无异于在灵性上犯了奸淫，难道这句话有甚么希奇么？那些喜爱世界的娱乐，参加它经营的组织，在生活上采取它的作法，在行动上遵行它的计划……都是使信徒背叛了他的新郎——主基督，作了那恶者的同犯。这种在爱情上淫乱的不忠贞，也是一个属肉体基督徒的标记。

或者你要问说：「世界是甚么所模成的呢？」

「不要爱世界和世界上的事。人若爱世界，爱父的心就不在他里面了。因为凡世界上的事，就像肉体的情欲，眼目的情欲，并今生的骄傲，都不是从父来的，乃是从世界来的。」（约壹二15-16）

好的，就在这里给你一个「世界」的酸素化验。凡基督徒不是从父那里来的都是「世界」。凡不适合于天上基督徒的生活，和不适合于地上的生活的一切事物都是「世界」。「世界」也是「肉体的情欲」、「眼目的情欲」、「今生的骄傲」。「世界」是可以在人的谈话、头发、衣服、交际、娱乐、物质、嗜好、读书上，以及活动上完全显露出来。无论甚么事，凡是专心喂养或是饲饱人的肉体（人身动物的部分）的，就是「肉体的情欲」。无论甚么事，凡是使人的灵只消秏在世界的风俗，专务在财产的加多，眼睛专注在能看见的东西上的；就是「眼目的情欲」。无论甚么事，凡是使人自高、自傲、自夸，以及剪去灵魂的羽翼，以致他只匍匐在地上的尘土中而不能向天际翱翔的；就是「今生的骄傲」。

亲爱的诸位！你爱世界和世界上的事么？这样，你就是一个属肉体的基督徒。

### 六、一个假冒为善的生活

「从前你们是暗昧的，但如今在主里是光明的，行事为人就当像光明的子女。」（弗五8）

「你们仍是属肉体的，因为在你们中间有嫉妒、纷争，这岂不是属乎肉体、照着世人的样子行么？」（林前三3）

属肉体的基督徒所说的是一件事，所行出来的又是另一件事；他的行事和他的见证并不相称。他既照着那些不承认是基督徒的人的样子去行；所以，他没有能力去引导他们归向基督。

亲爱的诸位！今天晚上，神已经把你的照片给你看过了。你是一个属肉体的基督徒么？你想要继续去作这样的基督徒么？凡在奋斗中厌恶的、失败中降服的、因不成熟而懊恼的、因不结果子而忧伤的、因感觉自己的不清洁的，以及悲伤自己是虚伪的基督徒阿！你们仍有丰盛的盼望；你们务要立刻降服于神，在祂面前呼求，并且求祂把你们从这些困苦肉体中的悲惨俘掳中救出，使你们得以进入灵性之荣耀的自由里面。

## 第二篇 属灵基督徒的标记

属灵基督徒的生活与属肉体基督徒的生活是完全不同的，我们可以一一对照。

### 一、一个长久平安的生活

「我留下平安给你们；我将我的平安赐给你们。我所赐的，不像世人所赐的。你们心里不要忧愁，也不要胆怯。」（约十四27）

在属灵基督徒的生活里并没有冲突，因为他的长成是从胜过冲突而来的。但是因为藉着基督的得胜，在他的生活里是满有平安的。属灵基督徒不是继续着去犯他所明知故犯的罪；他常在基督里。他与父亲的交通不被污秽，在良心里因为不被所给的蚀磨所毁坏，也不被诸般的责备和受伤之良心的攻击所摧残。因此，他便享恒久的平安、属灵的喜乐和满足的安息。亲爱的诸位！在你的生活里面有这个东西么？

### 二、过一个得胜的生活

「感谢神！使我们藉着我们的主耶稣基督得胜。」（林前十五57）

请注意：「得胜」在英文里，不是说「许多得胜」（Victoris），乃是说「一切的得胜」（The Victory）。「复活的得胜」，就是包括「一切的得胜」。那使你在一种罪行上曾得胜的，就能使你在所有的罪上得胜。那使你在暂时曾脱离罪的，就能使你在一天或一月里脱离那同样的罪。这胜过罪的得胜是神藉着基督给我们这恳求祂的人的一种赠品。

「然而，靠着爱我们的主，在这一切的事上已经得胜有余了。」（罗八37）

若是神光说：我们得胜，那便是没有甚么可呼喊的。但是祂明说：「我们得胜有余」。在这里所含有「绰绰有余」和「余勇可加」的意思。原来这一节圣经告诉我们说：我们都是一些得胜有余的征服者，不是活在一个筋疲力尽的得胜中，以致还不得不努力去保守它。

「感谢神！祂常帅领我们在基督里夸胜，并藉着我们在各处显扬那因认识基督而有的香气。」（林后二14）

在这里要注意这个「常」字。这种得胜不是限定在某个时候、某个地方和某些事上。神说：祂能帅领我们「常」在基督里夸胜。现在我差不多要听见有人说：「妳站在这里讲得胜的道，在妳身上是很合宜的，也是可能的。但妳不知道在我的家庭中有一个何等性情凶暴的人！我整天都是与他同住，真是没有得胜的可能。」是的，我不知道你的生活光景如何，但是神却知道，并且把这个「常」字放在这一节经文之中。你愿意接受么？你又相信神能使你「常在基督里夸胜」么？

「惯熟的得胜」是煞费斟酌所拣选的字。「惯熟的」的意思，就是那得胜是基督徒生活一种的习惯。这并不是说得胜的「不能犯罪」，乃是说：「他能不犯罪」。在他的生活之中，他不愿意去实行那连续性的犯罪。

「得胜」的真实意义和里面的意思是甚么呢？它的中心不是我们光在外面约束罪的本相，还要在里面对付罪的动机。真正的得胜使灵性最深处有一个大变化，藉此可以改变人里面的志向、光景、和外面的行动、行为。「真正的得胜是永不强迫你遮盖你里面所存在的东西。」在我们中间，有许多人不叫罪是罪。自然，我们不得不说那些人所共知的显然是得罪神，或是人的罪是罪。但是对于那隐藏在我们灵里最深处的黑暗、污秽的东西又怎样呢？那个是罪么？神说：「这就是罪」。

「你所喜爱的，是内里诚实；你在我隐密处，必使我得智慧……神阿！求你为我造清洁的心，使我里面重新有正直的灵。」（诗五十一6-10）

「亲爱的弟兄阿！我们既有这等应许，就当洁净自己，除去身体灵魂一切的污秽，敬畏神，得以成圣。」（林后七1）

现在让我们略举一点简单的试验，来察看我们是否已经「洁净自己，除去身体灵魂一切的污秽。」你常发怒，却能避免激烈的爆发，你诚然有了不少外面的抑制，但你却还有许多在里面的忿怒、怨恨。那算是真正的得胜么？

有人对你说了一些忘恩负义和不公平的话；你便不回答他，而且在外面就显出很有礼貌的样子，但在里面却是恼怒，心里说：「巴不得我能直斥其非」。那算是脱离了罪么？

有一次，我们在一个地方聚会，正讲论到在基督里完全得胜的时候，来了一个十六岁的的女子，她与她一个性情暴戾专好咒诅的伯母同住。她常故意从学校迟迟回家，藉以试验伯母的忍耐力。每逢因此受咒骂，她便报以相当的答辩。此次聚会完毕回家，她决意要作一个得胜者，就是从学校要及时回家，受责骂不再答辩，并把这个意思告诉了伯母。她这多疑的伯母就说：若非我亲眼看过这个得胜，我是不能相信的。

过了几天，她又回家晚了。她的伯母就讥诮她说：「阿！这就是你的得胜么？」但却没有一句话，从这个女子口中出来。看哪！「这是何等希奇的得胜。」但要听哪！又过了不多几天，我就接到那个女子一封很喜乐的信说：「噢！安女士阿！现在我才真正认识得胜的意义了，因为当我伯母责骂我的时候，我不但没有答辩，并且，我不愿意答辩。」是的，这才是真正的得胜阿！

有人错待了你，以及对你不公平的报复；在你最深处的地方，愿意他们遭遇到灾祸，果真恶运临到了他们身上，你便幸灾乐祸。这那算得是有正直的灵呢？

有一次，在中国某处的夏令会里来了一个女人求帮助。她甚至是极其悲伤难过，与她靠近的人，也被她弄得不大高兴。在她里面实在没有爱，却充满了恨人的心。她是在教会里工作的一个人，她承认在她和别人的生活里有这种关系是极大的破坏物。她要渐渐在这事上得胜。她对于所恨恶的那个人，甚至连面也不愿意去见；但她终于感觉到那是犯罪。于是，她就请那人到她家里吃饭，但同时却又盼望她不来。这是得胜么？当她到我这里的时候，她已经到了「准备赦免」的地步了，但还是「永不能忘」！那是得胜么？以后她就强迫着自己说：「我不恨他了」，但是还是「不能爱他」。那是得胜么？若非神——祂是爱——实行管治她的心，她就永远得不着神那得胜阿！

或者有人在这里说：「我有时候曾经历过这个脱离旧人控制之荣耀的自由，但那不过是暂时的，在地上果真有胜过一切所知道的罪的惯熟得胜么？」神说：「有」。

「儿子若叫你们自由，你们就真自由了。」（约八36）

「因为赐生命圣灵的律，在基督耶稣里释放了我，使我脱离罪和死的律了。」（罗八2）

在各各他的十字架上，基督死了，使我们脱离罪，得以自由。要使那完全的得胜成为永远的，祂就差遣圣灵住在我们里面来管治我们。属肉体的人，就是在罪的律管治之下。它在他的生活里面管治一切，使他长时间顺服它；但是，在一个信徒里面另有一个更高的律管治着，使他愿意活在它管治之下，所以属灵人得从罪和死的律中得拯救。那胜过一切所知道的罪的惯熟得胜，就是在这里。你经历过这样的得胜么？

### 三、一个长成基督模样的生活

「我们众人既然敞着脸得以看见主的荣光，好像从镜子里返照，就变成主的形状，荣上加荣，如同从主的灵变成的。」（林后三18）

在真正的灵性经历之中，灵性生活是不止息的。然而要专注的，和敞着脸的必能握住主的几分荣光，把它反照出来。对于祂既有前进的认识，与祂既有更深的交通，就必渐渐长得和祂的形状一样。有一次，我乘船在中国的扬子江旅行。暴风雨之后继以晴天，灿烂的阳光从重叠的云层中照射出来。一时在里面的冲动叫我到船面一望，主在这时立刻给我预备一个宝贝的消息在等候着我。扬子江的水本是很污浊的。但是当我走到船栏杆眺望的时候，我并没有看见那污秽而浑黄色的江水，单看见那天空的蔚蓝和羊毛般的白色，十分完美地反映在水里。那时我实在不能相信，我是正在俯瞰并非仰观。这时，圣灵立刻把哥林多后书第三章十八节闪耀在我的里面说：「在妳里面，妳和扬子江的水一样，实在没有可以夺去人心的东西，但是当妳把妳的灵、魂、体完全归于神，和妳的生活都完全显露在祂面前时，祂的荣耀就要照耀在妳的身上和在妳的里面。这样妳就模成祂的模样，使人看见妳外面的人而看不见妳的自己，乃是看见在妳里面的基督。」阿！亲爱的朋友们！你我都是「像一面镜子反照主的荣光」么？

但是，我们在模成基督的形状上是有步骤的——就是荣上加荣。灵性就是常在成长和握住属灵的东西，目的是要模成更高属灵的品格。

「凡属我不结果子的枝子，祂就剪去；凡结果子的，祂就修理干净，使枝子结果子更多。……我是葡萄树，你们是枝子。常在我里面的，我也常在他里面，这人就多结果子；因为离了我，你们就不能作甚么。」（约十五2、5）

「不结果子」、「结果子」、「结果子更多」、「多结果子」。这些话语不是明显的指示我们每一个在葡萄树上的枝子，都有成为基督形状的可能性么？不也是指示我们，神盼望在我们里面看见这个「荣上加荣」的实际前进么？这些话语都是描写式的。那一句话是描写你的呢？在这些中间，只有「多」结果子能使父得荣耀。

「你们多结果子，我父就因此得荣耀，你们也就是我的门徒了。」（约十五8）

但是神盼望在枝子上寻找甚么果子呢？祂告诉我们说：「圣灵所结的果子，就是仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实、温柔、节制，这样的事，没有律法禁止。」（加五22-23）

「圣灵的果子」，这是相称主耶稣基督圆满的性情，在祂里面没有太过，也没有不及。请注意「果子」在英文是单数字「Fruit」，不是像人们所常错引的复数字「Fruits」。它单是一丛或是一穗；所有九种美德都是表显基督属灵的实际。我们不少时候看见一个人的大爱心，被他易发怒的坏脾气破坏了。这是只有「爱」而没有「节制」。或者我们看见一个人极能克苦耐劳，但是他的脸面却是常拉得很长的样子。这是只有「宽容」而没有「喜悦」。我们又看见有些基督徒满有「忠信」，但却缺乏了「柔和」。在他里面的成分只有西乃山的雷霆，却很少有各各他的爱。他卫道之心胜过他操练敬虔。

更有些时候，我们看见一个人，他的生命是良善的，如同这良善常为烦恼和愤怒所充满。这是有「良善」，而没有「柔和」阿！这九种美德中的任何一样，若有所缺或有所剩，便能使这丛或穗的美失去平衡。在属灵的基督徒里面，有这九种美德显得这样使人可爱，致使这个世界能看见基督住在他里面。

### 四、一个有奥秘能力的生活

「我实实在在地告诉你们：我所作的事，信我的人也要作；并且要作比这个更大的事；因为我往父那里去。」（约十四12）

这一节圣经，就是基督对于一班没有学问的人所说的。其中有一位，是一个被风吹日晒皮肤粗黑的老渔夫。他若置身在一班现代的大学生中间，便要时常的侷促不安。他若前去应现代神学院的入学考试，深恐有不被录取的可能。但他是属于这一班信徒中间承受这个应许的一位。有一天，这个应许果真奇妙地在他的生活里成功了。他藉着一次讲道所得着的门徒，竟是耶稣在世上三年公开讲道所收的六倍之多。

彼得的能力在甚么地方呢？这个能力于你我有甚么益处呢？这是一种个人的能力么？优美的态度么？伟大的智慧么？雄辩的口才么？深奥的学问么？胜过人的意志么？在那复兴、热切、慈爱的老渔夫里面，虽然有许多使人可爱的品格，但却没有人把那个算为是我们的主所应许在他身上所收的这骇人听闻的成功的原因；神把彼得之能力的秘诀完全显明了。

「但圣灵降临在你们身上，你们就必得着能力，并要在耶路撒冷、犹太全地，和撒玛利亚，直到地极，作我的见证。」（徒一8）

「主所作的事和比这个更大的事」的能力不居住在人的甚么东西里面；这是神的能力，当我们完全顺服祂的时候，圣灵的能力就会从我们里面出来。请问，祂这特别的能力在你今天的生命和工作中显出来了么？

### 五、一个专务神与世界分别的生活

「神的旨意，就是要你们成为圣洁。」（帖前四3）

「像这样圣洁、无邪恶、无玷污，远离罪人，高过诸天的大祭司，原是与我们合宜的。」（来七26）

属灵人以基督成为他的榜样，而且定意照着祂的旨意而行。基督的生活是和世界分别的。祂「在」世界，却不「属」世界。祂与世界有最密切的接触，然而却不与它一样，也不受它的传染。属灵人渴慕行事为人，对于世界也有同样的分别。

他对于世界，与基督对世界，有同样的关系，世界对于他，和对于基督，也有同样的态度。基督原初如何对待世界的娱乐、企业、主义和计划，基督徒也要如何的对待。基督不属世界，所以世界恨恶祂、逼迫祂。它也要照样对待基督徒阿！

「他们不属世界，正如我不属世界一样。」（约十七16）

「你们若属世界，世界必爱属自己的；只因你们不属世界，乃是我从世界中拣选了你们，所以世界就恨你们。你们要记念我从前对你们所说的话，仆人不能大于主人。他们若逼迫了我，也要逼迫你们；若遵守了我的话，也要遵守你们的话。」（约十五19-20）

神在呼召你，叫你进入一个属灵的「隔离」和「独立」的生活，为的要叫你更能完全地模成祂儿子的形像。祂已经发出了这个呼召：「离开与世界分别」，你实行了么？

### 六、一个喜乐圣洁的生活

「那召你们的既是圣洁，你们在一切所行的事上也要圣洁；因为经上记着说：你们要圣洁，因为我是圣洁的。」（彼前一15-16）

每一个基督徒都是被呼召进入一个圣洁的生活。但有许多基督徒不愿意成为圣洁。他们极愿意作属灵人，却惧怕成为圣洁的人，这也许是由于他们听见别人对于这个题目的谬解，以致误会了甚么叫作「圣洁」。

这样：「圣洁」究竟是甚么？让我们先说明甚么不是「圣洁」。圣洁不是无罪的完全，不是罪性的灭绝，也不是没有瑕疵。圣洁不是使人离开犯罪的可能，也不是把罪从人面前挪去，使他再不得见它。也不是把罪从人眼前挪去，使他不得到它。

圣经上的「圣洁」不是「无有瑕疵」，乃是在神眼中看为「无可指摘」。我们能成为「被保守无可指摘」，直到祂来的时候，就能成为「无有瑕疵」。

「愿赐平安的神，亲自使你们全然成圣；又愿你们的灵、与魂、与身子，得蒙保守，在我主耶稣基督降临的时候，完全无可指摘。」（帖前五23）

「那能保守你们不失脚，叫你们无瑕无疵，欢欢喜喜站在祂荣耀之前的，我们的救主独一的神。」（犹24）

这个真理，在四年以前，忽然在我里面显出一个新鲜的意思。那时我被邀请去处置我所最爱被神召回家去的一位姊姊的遗产。在她所看为特别珍贵的物件中却发现一封信，这是我七岁的时候所写给她的信。先是她因着访友离家出外，我极其爱她，又因她走的时候，我没有看见她，以致很想念她。那封信就是藉着文字所表现在我里面的友爱。这封信绝不是「无有瑕疵」，因为书法恶劣，文法欠通，拼音也有许多错误；但因为是出于我爱心的作品，又因为是我所能写最好的一件东西。所以在亡姊眼中便看它是「无可指摘」的。若是我现在写这样的一封信，那就不能说是「无可指摘」，因为我现在写字的经历、和文法的知识较比那时进步得太多了。

所以，圣洁就是我们向神所存的一个纯正的爱心。基督就是我们的圣洁，就是祂在我们里面作王，成为我们一切的生命。基督就是圣善，也就是祂在我们里面居住、说话、行事，都支配了一切。

圣洁就是喜乐，因为它把神圣善的温和返照在你的脸面上、把神圣善的安静表现在你的声音中、把神圣善的慈爱显出在你的态度上，并且把神圣善的香气从你完全的生活中流露出来。亲爱的各位！这样喜乐的圣善的生活是属你的——是属肉体的那一种，还是属灵的那一个呢？倘若你现在还未习惯这最高的生活，你肯在这时候拿定主意去实行么？

## 第三篇 两个相对的地位

从最低水平到最高水平的第一步，就是在接受耶稣基督作救主。十字架就是一个界线，信主后就要和旧造里及附属它的一切一刀两断，而进入一个完全新生命里的生活。

### 两个相对的地位

这两个地位的定义和名称，都是很明显的。

「在亚当里众人都死了；照样，在基督里众人也都要复活。」（林前十五22）

神藉着两个人作代表处置了全人类；这两个人，就是亚当和基督。在亚当里是众人所在的旧地位；在基督里是众人所在的新地位。由亚当罪进入了世界；由基督救赎临到众人。犯罪的人是在亚当里；有信心的人是在基督里。

「在亚当里」，我们的生命是从人生的；「在基督里」，我们的生命是从神生的。「在亚当里」，我们行事为人是随着天性；「在基督里」，我们行事为人是藉着恩典。「在亚当里」，人因为第一个人的罪而灭亡；「在基督里」，人因为第二个人的舍命蒙拯救。「在亚当里」的一切是罪、黑暗、和死亡。「在基督里」的一切是义、光明、和生命。

这两个地位是彼此对照的，所以在这一个里面的生活，就要妨害在那一个里面的生活。凡是一个人必属这两个地位中的一个，他与基督的关系决定他是那一个。

### 每个地位特别的标记

这两个地位很容易分别，因为各有其特别的标记：「因为随从肉体的人，体贴肉体的事；随从圣灵的人，体贴圣灵的事。」（罗八5）

「如果神的灵住在你们心里，你们就不属肉体，乃属圣灵了。人若没有基督的灵，就不是属基督的。」（罗八9）

旧地位的标记，就是「肉体」。新地位的标记，就是「圣灵」。「在亚当里」的犯罪者是属肉体的；「在基督里」的信者是属圣灵的。肉体和圣灵是永不能妥协的仇敌，按营扎寨，各不相干。

「因为情欲和圣灵相争，圣灵和情欲相争，这两个是彼此相敌，使你们不能作所愿意作的。」（加五17）

在亚当里的罪成为「肉体」。

「耶和华说：人既属乎血气，我的灵就不永远住在他里面；然而他的日子还可到一百二十年。」（创六3）

肉体就是远离神，属血气的人之魂，就是从人的生出所接受的那个或好、或坏的天然的生命。就是我作亚当子孙所有的一切行事为人。

「从肉身生的就是肉身；从灵生的就是灵。」（约三6）

神在人的肉体里面看不见甚么好东西，就是肉体所生出最好的东西，祂必弃绝。

「我也知道，在我里头，就是我肉体之中，没有良善。因为，立志为善由得我，只是行出来由不得我。」（罗七18）

凡读腓立比书第三章四至六节的人，都要不费踌躇地承认保罗所称他自己以前的生活是真实的，是他在神的灵之光里看他的肉体。天然的生活给了保罗不少的天才。保罗的「肉体」是受过教育的、受过栽培，有道德的，并且热心宗教的，但还是完全不能蒙神的悦纳。然而要知道神对于肉体所存着惟一的态度，就是定罪和弃绝。神拒绝与肉体订立任何条件与交涉，因为它是没有法子能得祂的喜悦。

「而且属肉体的人，不能得神的喜欢。」（罗八8）

重生为信的人开启了一条进入属灵的道路。在新生命里，圣灵复活了人的灵，以后就以此为祂的家。

「从灵生的，就是灵。」（约六6）

### 旧人的统治

在每一个地位里都有一个君王，想以完全的权柄来统治一切。

「就要脱去从前行为上的旧人；这旧人是因私欲的迷惑，渐渐变坏的。」（弗四22）

「不要彼此说谎；因你们已经脱去旧人，和旧人的行为。」（西三9）

在旧造里的元首，就是「旧人」。肉体的真实里面，就是这一个「旧人」犯罪、败坏的性质；它是一色彩浓厚的叛逆者，它对于神所爱的东西，无论是甚么，没有一样不恨恶的，对于神所恶恨的东西，无论是甚么，没有一样不爱好的。

「旧人」这个名称，在圣经中只用过三次：在以弗所书第四章二十二节，罗马书第六章六节，和歌罗西书第三章九节，在加拉太书第二章二十节所用的「我」字，和罗马书第六章六节所用的「罪」字，都是与它是同等的。原来所常用的名词，就是「自己」两个字。由第一个亚当的堕落，这个「自己」就篡夺了人格的王位，从此人就成了它的所有物，受它管理、受它利用。每一个小孩子出世，都有一个「惟我独尊，独行己意」的天性。这就是「自己」先在人里面作了王，这个人不能说话以前，往往有很明显的表现可以证明。

在王位的「旧人」，决定从中心到周围的完全生活将要如何。他之恶欲成为的事实；他之不圣洁成为不圣洁的行为；他之不义的性情成为不义的行为；他之不敬虔的意志现于不敬虔的工作。单数「罪」（Sin）的根，结出了复数「罪」（Sins）的果子。

### 旧人的卑下——与基督同钉十字架

基督徒多半因为已经得了救恩的经历，就是关于过去罪的赦免和永世的盼望，便就此停止，不再前进。但是他们的现在却是一个四十年旷野的经历，充满了无益的飘流，总不得享受平安和安息，总不得到达应许的地方。

有许多的人承认是「旧人」在他里面作王，并以全权管理他的一切。就是在基督徒中间对于这个「老我」的精细，狡猾的工作，也有极大的蒙昧，视作无足轻重。若使一个人的生活里看不见肉体的捆绑，便欣然自得，以为在他里面已经得着了善良，这是他完全不明白神对于那比较精细和不大明显的罪是何等地憎恶。嗐！有谁知道说：「我也知道在我里面，并没有好东西」的人，是何其少呢！

让我们稍停片刻给这个可怕、可恶的自己作一个尽量的描写，看一看我们是否不得不接受神对于他的估价，并且从那使我们得以脱离它的统治的救法。在属血气的人里面，生命的根基是四方面：自私、自爱、自信、自高；在这个根基之上建造了一个很庄严的工程，就是这个极大无比的「我」，也就是在英文上的那一个常作冠体字式的「I」字，就是自是、自断、自负、自纵、自娱、自求、自怜、自感、自卫、自满、自觉、自义、自荣——这都是建造这个大工程所应用的材料。

亲爱的诸位！这个自己的描写正确不正确？我们若省察自己的生活，就不得不承认总是多少曾犯过这个表现自己的每一样可憎恶的罪。我们每一个人都知道这个「旧我」，这是何等的一个可怕的多头怪物。马丁路德（Martin Luther）却是知道它，他曾说：「我惧怕我自己的心，较比惧怕教皇和他的众红衣主教更甚。因为在我里面，有比更教皇更大的『己』。」

那么，我们对于这个胆大妄为，篡夺神的地位者，将怎样处置它呢？神已经很明白地宣布处置它的方法了。只有一个地方留给「旧人」，就是十字架；只有一个计划完结「旧人」的暴虐专制，就是把它与基督同钉十字架。

「因为知道我们的旧人，已经和祂同钉十字架，使罪身灭绝，叫我们不再作罪的奴仆。」（罗六6）

「我已经与基督同钉十字架，现在活着的，不再是我，乃是基督在我里面活着；并且我如今在肉身活着，是因信神的儿子而活；祂是爱我，为我舍己。」（加二20）

有两件已经完成的事实，在这里说得很明显：第一，「旧人」钉十字架；第二，与基督同钉十字架。注意原文中动词的时态：「已经同钉十字架」（罗六6）——过去式：「已经钉十字架」（加二20）——现在完成时态。「旧人」按律法钉十字架，就是在若干个世纪以前所执行的。无论一个人接受或不接受这件荣耀的事实，就是那在亚当里的旧造整个地被带到十字架，在那里与基督同死。这个事实，就是与基督自己被钉死的那件荣耀的事实，一样的光荣、一样的真实。

十字架就是神救人脱离诸罪或「自己」惟一的地方。基督「被挂在木头上亲身担当了我们的罪」的事实，是何等的确实。我的「旧人已经与基督同钉十字架」的事实，也就是何等的确实。若是我用信心接受了和遵守了「这一个事实」，那么，我当然也必用信心去接受和遵守「那一个事实」。

从「在亚当里」的旧造里，而进入「在基督里」的新造的救法，就是把「自己降卑」。没有一个家庭能容忍两个主人。若是基督居首位统治人，这旧人就必须立刻让位。那是它所不愿意作的，所以神必须用激烈的手段来对待它。它是一个篡夺者，神已经把它判决，处以死刑。那判决是在各各他的十字架执行的。现在神向每一个想要脱离「自己」的暴虐，而大声呼求的人说：「旧人已经和基督同钉十字架」了。亲爱的诸位！你相信这个事实么？

这两处圣经所说的第二件事实，就是同钉十字架。我们的「旧人」已经与基督同钉十字架。这句话就是把十字架的方法和时间都表明了。在这一点上常有混乱。

保罗说：「我已经与基督同钉十字架」。但他事实上并没有把自己钉在十字架上，他的钉十字架，也不是因在自己里面有甚么好行为，因此在他灵性经历中某一个特点上有这样的感觉。这种灵感不是发现在大马色，不是发现在亚拉伯，也不是发现在当他被提到三层天的时候。他那「旧我」已死的感觉，乃是发现在基督里，在那里基督死的时候已同钉在十字架上。

我们只记得神看每一个人不是「在亚当里」，就是「在基督里」，便很容易认识这个真理。祂藉着这两个地位的表显。当亚当死的时候，人类就在他里面死了。你在亚当里死了；我也在亚当里死了；全世界的人都在亚当里死了。由于灵性上的死：「旧人」便产生了，并且篡夺了神在人类生命中的王权。但是基督是末后的亚当，祂来恢复神和人类因首先的亚当所失去的一切的东西。基督死了，所有的罪人，也在祂里面死了。所以在你们里面的和在我里面的「旧我」，已经依旧照着律法，与基督同钉十字架了。「你们死了」，但你们死的年、月、日、时都是从基督的死算起的。

神救恩的完全，很奥秘地显明在这个同钉十字架的光荣的事实里——罪人与救主同钉在十字架上。只要人有完全的信心，就能使它在他的灵性经历中成为一个光荣的实体。

## 第四篇 基督徒的拣选——自己或基督

有两班基督徒（人很容易看作一样），却是有显然的分别。或者有人要问说：「从一个水源怎样能出来两条距离甚远的溪流呢？」我们若要拣选作属灵的基督徒和相称的生活，必须得着这个问题的解答。

### 在信徒里面的两种性情

每一个基督徒都觉得在他里面有两种性情：一面想要讨神的喜悦，一面想要满足自己诸般的欲望。一面想要渴慕应许之地的安息，一面想要吃埃及的葱、蒜、和菜蔬。一面想要握住基督，一面想要握住世界。有一个引力之律，牵他向罪；同时，更有一个阻力之律，拉他向基督。

在圣经对于这两面的解释，就是说每一个基督徒在他里面有两面性情：有罪亚当的天性和属灵基督的天性。然而在约翰壹书，就把这个真理给我们说明白了。

「我们若说自己无罪，便是自欺，真理不在我们心里了。」（约壹一8）

无论一个何等成长的基督徒，若他说：我是没有罪，并且完全脱离了他的旧天性，他便是欺哄他自己了。他欺哄不了他的家庭、他的朋友，更不用说他欺哄神了。他只是欺哄他自己。在下一节经文，神为基督徒的罪预备好了方法。

「我们若认自己的罪，神是信实的、是公义的，必要赦免我们的罪，洗净我们一切的不义。」（约壹一9）

在这里所说的「罪」和「不义」，就是众圣徒所犯的。

若是「没有罪」，信徒就「不能犯罪」了。每一个溪流无论是何等的细小，必有一个来源。使徒约翰完全知道在当时有一些渴慕圣洁的人，将要被诱惑脱离圣经的教训，所以他要用严厉的话藉此来警戒他们。

「我们若说自己没有犯过罪，便是以神为说谎的；祂的道也不在我们心里了。」（约壹一10）

重大、属肉体的罪或是已经从我们身上除去，但是，在我们灵里隐藏的罪，就如同苛刻的论断、隐密的忿怒、不当的态度，以及不忠心的思想等等。怎样呢？更有那些对于善事疏忽去作的罪，又怎么样呢？我怕雅各书第四章十七节：「人若知道行善，却不去行，这就是他的罪了。」差不多比怕圣经中的任何一节更甚。那一节经文告诉我说：罪不光是一样行为或是一种态度；它还是一个「不在意」（Absent mindless）。就是我知道我应当作的，我却不去作。这样看来：谁没有罪呢？

在每一个信徒里面都有那个光会犯罪不会作别事的旧天性。在这旧天性里面，天然的有三种不能：不能认识神、不能顺服神、不能讨神的喜悦。由于属肉体，我们便都有这个专顾满足自己、荣耀自己，而不认识神、反对神。

在每一个信徒里面都有不能犯罪的新天性。在这新天性里面有三种本能：能认识且真认识神、能顺服神、能讨神的喜悦。有了由灵而生的新生命，我们就能有这个专务满足基督、荣耀基督的真认识神、顺服神和得着讨神的喜悦的性情。

这两种性情都表现在每一个信徒的生活里面。约翰写给当时的信徒，似乎是不期望他们犯罪，因为他们里面有这个从神生的性情。

「我小子们那！我将这些话写给你们，是要叫你们不犯罪。」（约壹二1）虽然，他却料到他们必定犯罪，因为他们都有这个魔鬼生的性情，所以牠为他们犯罪作了完全的准备。「若有人犯罪，在父那里我们有一位中保，就是那义者耶稣基督。」（约壹二1）

神不想改良这个旧天性，因为它是不可改变的；也不想降服它，因为它是不能和解的；更不想灭绝它，但神有一个较此奇妙百倍的胜过它的良策。

### 两种性情在每一个基督徒里面的争战

这两个完全相反的性情既同在一个人的里面，当然免不了有冲突。这是撒但和基督把基督徒的生命作为战场的长期争战。这个争战有人亲自经历过，把它详细写在罗马书第七章。基督已经进入保罗的生命，得着了它、管治它。但另有一样的东西来争夺祂的权柄。罗马书第七章，就是一幅一个基督徒因着这一场争战所遭的撕裂、失败，以及甚至连话都说不出来的沮丧的绘画。

这一场争战，实在摇动了不只一个年轻的基督徒，使他的信心受了完全剥夺或是渐渐地归回世界。他已经进入基督徒生命的第一步，因为他的良心觉悟了他的行为是邪恶的，他的心里不安，就是为了他自己的罪。他寻求基督作他的救主，为的是要得着罪的赦免。赦罪的真理实现在他里面的时候，他经历了极大的喜乐，也就开始为基督作见证。但不久，就不知不觉地自己又在作以前那些同样的事：恶习惯、坏嗜好，依然固守着；特别不堪的是在基督里的喜乐日见减少、热心日见冷淡，而他就成为一个完全灰心丧志的人了。

然而他爱神的心，并没有完全熄灭。有一样东西在他里面向神呼求，但同时另有一样东西将神所要求的东西和管治权渐渐地夺去。于是他又努力与罪争战，恳求得释放，并且竭力以谋求得胜。这样屡起屡跌，急得他不得不说：「我这样作值得么？」到了绝望的时候，他便大声呼喊说：「我真是苦阿！谁能救我脱离这取死的身体呢？」（罗七24）

这个时候似乎他是完全失败了，但实际却是他蒙拯救的时候。他必须先经历罗马书第七章末了所记载争战的光景，然后才能有罗马书第八章里面所得的赏赐。亲爱的诸位！你现在还是在罗马书第七章的生活么？你愿意知道这走出来的道路么？

### 胜过旧天性

关于我们这一面对于自己的降卑，神已给了我们明白详细的训诲。

我们必须定肉体的罪，神把属肉体的完全定罪。祂看「没有一样是好东西」在它里面。我们必须接受神对于属肉体的估价，也照样去估价它。这个看来似乎是很容易的，其实是很困难。神的标准是极正确的。祂说：从属肉体的中心直到周围，都是「没有一样是好东西」。祂把在它里面的愿望（弗二3）和外面的行为（西三9），定了罪。保罗进入最高的生命之第一步，就是把一切属肉体的定罪，和「不信任」（腓三3-4）它。

其实我们都是信任肉体的，原来我们常把它划分为善恶两部分。在肉体中有几样东西都是我们定罪的，有几样我们认为是软弱的；但是仍有小小的一点，然而我们就把它评价很高，也十分地信任它。我们要把肉体分作善恶两部分，以为很容易处置。

好的，现在让我们把肉体拿来试验查考一下。我们要把人类生命中最像神的东西——就是爱——拿过来，再把在你生命中它的最纯洁的样子，与哥林多前书第十三章所说神之爱一一来比较。你的爱是恒久、宽容、忍耐，或留有不易于动怒的痕迹么？你的爱是恒久、慈悲，没有粗暴或刻薄么？你的爱是不因为利己或嫉妒求自己的益处么？你的爱是不邪恶，时常没有不仁爱、不猜疑么？你的肉体经过神这样的试验没有失败么？神连这个肉体的剖面——爱——也要我们认定有不清洁和不可靠的地方。

我们必须允许旧人钉在十字架。神已经把旧人钉在十字架上了，对于这一件事，我们必须有出于衷心的同意，并尊重它是一件已经成全的事实。这是保罗进入最高生命之第二步。他说：「我已经与基督同钉十字架。」（加二20）

你已经接受与基督同钉十字架么？这是没有一样东西可以保留的、没有一样东西可以省钱和还价的。这个整个的「我」，必须看为已经被钉在十字架上。神要求你在「我已经与基督同钉十字架」这句话下面署名盖章。若你还没有这样作，现在你愿意这样作么？

我们必须与圣灵合作，实现旧人与基督同钉十字架。因为凡是使我们能够去行的，圣灵就使祂在我们里面成为真实；这只在乎我们与祂的灵里联合，神就很清楚地告诉我们，在我们所当尽的本分是甚么。

一、向罪看自己是死的

「这样，你们向罪也当看自己是死的；向神在基督耶稣里，却当看自己是活的。」（罗六11）

信徒藉着旧人的钉十字架便脱离了罪的权势，除去了罪的捆绑。罪的诸般要求已经归于无效，他向罪是已经成为死的了。原来神的恩典已经使这个成了已成全的事实，信心就使它成了实际经历的事实。藉着救恩，旧人已经与主同钉十字架，而且被埋在坟墓里；藉着信心，它必永远被置放在那里。基督徒既「向罪当看自己是死的」，圣灵就使它成为真实的。他不断地这样看，圣灵不断地使它成为事实。

二、不要为肉体安排

「总要披戴主耶稣基督，不要为肉体安排，去放纵私欲。」（罗十三14）

我们天天时刻为肉体准备养料，就是把它喂上一些吃了能长大的东西。我们常藉着所阅读的书籍、所悦心的娱乐、所交接的朋友、所从事的职业，为肉体安排。既浪费了时间去读秽亵的小说，为甚么还希奇你在读圣经上不发生兴趣呢？读经是吃属灵的粮食。你不是用豆荚喂养你的灵性，以致把它饿瘦了么？你还在试验用舞台、电影院、舞会、或小说等喂养你的灵么？你所最亲密的朋友，不是使你的灵性成为软弱的败类么？你生活的惟一目的是赚钱么？你的时间、精力完全倾向在那个目标么？这样，我们就不用希奇你的灵性是瘦小了。

「顺着情欲撒种的，必从情欲收败坏；顺着圣灵撒种的，必从圣灵收永生。」（加六8）

神所定属灵国度的撒种和收获之律，与在属肉体国度的撒种和收获之律是一样的不能更改。我们若顺着情欲撒种，就必从情欲收获。

「因为随从肉体的人，体贴（专注）肉体的事；随从圣灵的人，体贴（专注）圣灵的事。」（罗八5）

「专注」是两个有力的字。你的心思常专注在甚么事上，那就会常为甚么东西所充满。你「专注」衣服或银行的账目么？我们对于我们心思的倾向应有责任。亲爱的诸位！你现在「专注」甚么事呢？

「使律法的义，成就在我们这不随从肉体，只随从圣灵的人身上。」（罗八4）

世界是以个人的行为，来批评基督徒。所以，世界对于那在一个礼拜之内竟有六天之久去跟随它，而且在主日这一天作礼拜的时候，暂时与它分离的基督徒作何种感想呢？

或者你已经接受了基督作你的救主，已进入基督徒的生命之第一步。当你的罪和神的儿子摆在你面前任你拣选的时候，你拣选了基督作你的救主。但是从那时以后，你的生活就是一个在旷野的长途旅行，充满了失败和丧志。你厌恶它，你的心也呼吁和平、安息和得胜。这样，你预备好进入第二步么？现在神把另一个拣选放在你面前——自己或基督作主呢？基督是你的救主。你愿意让祂作你的主么？

阿！那大的耻辱和忧愁，

是从未经过的，

就是当我轻看救主的慈悲

而很高傲地回答说：

「一切都是属自己的，并无一样东西是属你的。」

＊＊＊＊

然而祂寻着了我，我就看见祂，

正在可咒诅的木头上流血；

听见祂祷告：「父阿！饶恕他们！」

于是我这摇动的心思才昏迷地说：

「有些是属自己的，也有些是属你的。」

＊＊＊＊

一天一天地被祂的温柔的慈悲，

医治、帮助，既丰满而且自由，

又甘甜、又刚强，阿！而且是充满了忍耐，

使我模成了谦卑。那时我低声说：

「少数是属自己的，但多数是属你的。」

＊＊＊＊

你的爱高过至高的诸天，

深于至深的洋海；

主阿！还是你的爱最后征服了我：

现在允准我在灵里的泣诉：

「没有一样是属自己的，全都是属你的。」

## 第五篇 基督是我们的生命

基督不单愿意作我们的救主和作我们生命的主，更要作我们的生命。神在这一方面，藉着基督的复活和升天，已经完全的预备好了。

### 新人的创造——与基督一同复活

死亡是进入生命的通道。一面同钉，敞开了一同复活的门户。凡与基督同死和同埋葬，这不过是信徒在永生的形状上与祂联合的开端。

「因为知道我们的旧人和祂同钉十字架，使罪身灭绝，叫我们不再作罪的奴仆。」（罗六5）

「我们若是与基督同死，就信必与祂同活。」（罗六8）

凡与基督同生、同复活、同升天的，这是指信徒进入新人的生活里面。

「然而神既有丰富的怜悯；因祂爱我们的大爱，当我们死在过犯中的时候，便叫我们与基督一同活过来（你们得救是本乎恩）；祂又叫我们与基督耶稣一同复活、一同坐在天上。」（弗二4-6）

「并且穿上新人；这新人是照着神的形像造的，有真理的仁义和圣洁。」（弗四24）

「与基督一同」在十字架上、在坟墓里、在天上！这样，那被高举的主才能够与每一个基督徒同享祂死的得胜，祂复活的权能和蒙祂荣耀生命的充满。

### 新地位——信徒在基督里

一个悔改的罪人一把信心摆在基督里，承认祂是他的救主，他就脱离「在亚当里」的生活，而进入「在基督里」的生活。从此以后，他就一生一世的「在基督里」。我们若不明白「在基督里」，这一句话的意义，就永不会明白保罗的书信。这一句话，乃是全本新约圣经的锁钥。这句话和类似的话，在新约圣经中被用过一百三十次。这是用来显出基督徒与基督中间的关系，所用最要紧的几个字。

「在基督里」，就是定规了基督徒的地位、特权、和产业，因为「在基督里」是住在祂里面，效法祂的样式，享受祂所应有的东西。

「在基督里」，就是居住在基督所在的地方。但基督在天上，这样，那里就是基督徒真正的家。他在地上不过是一个走天路的客旅，因为他的真正公民权原是在天上。

「我们却是天上的国民，并且等候救主，就是主耶稣基督从天上降临。」（腓三20）

「我们在这里本没有常存的城，乃是寻求那将来的城。」（来十三14）

你们现在所住的地方，不过是你旅程中的一个客店，然而你们当中还有些人正在计划经营你们在地上的家，好像要永远住在这里似的。这是说明你的心专注属世的事，并不专注属天的事。

「所以你们若真与基督一同复活，就当求在上面的事；那里有基督坐在神的右边。你们要思念上面的事，不要思念地上的事。」（西三1-2）

我听见你们中间有人说：「在我看来：这一个标准未免太高；不但是不可能，也不足引动人。我既然在这个地上和这个世界里，那么，我的生活为甚么不应当适合这个地上和这个世界，且去享受一切，把那天上的喜乐留至将来到那里再享受？」阿！这是大多数基督徒的想法，他们的生活是和他们的想法完全一致。

我们到永远的天家，必须适应环境，这是一件要紧的事。若是天上的空气使我们在这里觉得沉闷，那么，在那里将要怎么样呢？若是天上的娱乐和职业现在不能感动我的心，那么，在将来将要怎么样呢？天上有音乐，但不是那使人肉麻的「爵士」（Jazz）。天上有娱乐，但不是那球赛、赌场、或电影院的娱乐。天上有职业，但不是那赚钱或在社会有名誉的职业。若我的心现在与天上的更高生活不相配，那么，将来如何能适应呢？神的设计是要你和我现在就开始度那天上的生活。

「在基督里」，就是效法基督的样式。基督是身体的头，基督徒是属那身体的一个肢体；所以基督和基督徒同有一个生命。身体的血脉，就是它的生命。现在在我头上的血立刻就流通在我的全身。这是一个血脉。所以那在天上之基督里的生命，就是那在地上之基督徒里的生命。

「这样，爱在我们里面得以完全，我们就可以在审判的日子坦然无惧；因为祂如何，我们在这世上也如何。」（约壹四17）

我们既然这样为主耶稣所充满，所以在今天不能看见基督，就不能看见我们。这个时候神察看祂的儿子，也必察看我们。祂的儿子为人如何，祂看我们也如何。

「在基督里」，就是享受基督一切的东西，基督的一切我们都有。在祂里面所有各样属灵的福气——喜悦、和平、得胜、权能、圣洁——在这个地方和这个时候都是属我们的。我们既是神的儿女，就是祂的后裔，并且是与基督一同作后裔。因此，凡神赐给祂儿子的，我们就能享用。

「愿颂赞归与我们主耶稣基督的父神，祂在基督里，曾赐给我们在天上各样属灵的福气。」（弗一3）

「神既不爱惜自己的儿子为我们众人舍了，岂不也把万物和祂一同白白的赐给我们么。」（罗八32）

你相信你是一个属灵的大富豪么？你现在的生活是与你的身分相称吗？或者你认识几个香港的富豪，他们周围的一切环境表示他们的阔绰。你的生活是真像一个属灵的大财主，甚至连旁人也垂涎你席丰履厚。可惜，我们大半还是像穷人一般地过活，真使我们天上的父丢脸难过。

### 新创造——基督在信徒里面

当圣灵把一个新生命放在一个信徒里面的时候，祂就敞开了基督徒与基督中间的门户，使其间有一个活而有机体的联合。从此以后，基督徒与基督便永远的合而为一。这样，怎样才能作基督徒呢？作基督徒就是要得荣耀的基督在我们里面有实际的统治权。

「我已经与基督同钉十字架；现在活着的，不再是我，乃是基督在我里面活着；并且我如今在肉身活着，是因信神的儿子而活；祂是爱我，为我舍己。」（加二20）

### 基督在我里面活着

你能说这一句话么？保罗能。但是要注意他说这句话的次序。先是「我已经与基督同钉十字架」，然后就是「基督在我里面活着」。原来先是自己卑下好让基督作王。原来作基督徒，就是要基督作我们一切的生命，直到我们能够与保罗同说：「我活着就是基督。」这一句话就是说：如今基督活在你里面，与祂当年活在迦百农是一样的确实。祂今天仍要作这事么？

原来作基督徒，就是基督作我们新生命，就是种在我们里面灵性中的圣灵种子，不断的成长，直到长成和基督一样完全的生命。这就是说要天天「荣上加荣，模成祂的形状」。你如今是正在这样的变化中么？

原来作基督徒，就是基督作我们的情感、心思、意志的主宰，以致主导我们的情感思想的是祂、主导我们的心思爱好的是祂、主导我们的意志盼望的是祂。这是说要基督不断增长、充满在我们的生命里，直到我们离开祂就没有生命的供应，就不能活。祂是这样充满你么？

但是，我能够听见一些近代的尼哥底母说：「怎样有这事呢？我怎样在这样的一个家庭过着这样的生活呢？因为在我的家庭里，除了讥诮和辱骂以外，我并得不着别人的同情和帮助，况且我又是在那里长久过着一个失败生活的人。我怎能在这样的一个社会环境里过着一个真正圣洁的生活呢？因为我的社交范围都是充满了世界和邪恶。在那里，基督永没有被人提及过的，也没有被人思想过的。我怎能在这样的一个场所过着一个属灵的生活呢？因为在那围绕我的人，他们都是完全过着属肉体的生活。我怎能在这样的一个教会里过着一个更高的生活呢？因为我去的教堂是一个完全属世界和摩登样式的地方。我在那里从来没有被人用灵饭喂养过，也没有被人用灵的圣道教训过。」

是的，在你诚然不能过着这样的生活，但在基督里是能过着的。在我们里面的基督能随时随地过着这样的生活。祂在一个被错认和破坏的家庭中度过了；祂在许多讥诮祂、轻看祂、反对祂，最后把祂钉在十字架的人们中度过了。是的，今天晚上的要点，就是要指示我们无需自己去努力过着这样的生活，乃是基督在我们里面愿意并且能过着这样的生活。

这个真理，就是联于基督，也是基督与祂的门徒最后谈话中所教训的原则。祂已经告诉他们：祂要离开他们，他们都深怕一但失去祂，就不能活着。但祂确实地向他们担保祂要藉着一个属灵的实际与他们同在，这比他们和祂以前所有的关系还要活泼而真实。葡萄树的生命，就要成为枝子的生命。

「我是葡萄树，你们是枝子。常在我里面的，我也常在他里面，这人就多结果子；因为离了我，你们就不能作甚么。」（约十五5）

祂把这个教训了他们以后，祂就为他们祷告，这是祂作大祭司祷告的职事。

「我已将你的名指示他们，还要指示他们，使你所爱我的爱在他们里面，我也在他们里面。」（约十七26）

你曾熟思过这个祷告最后的几个字么？「我也在他们里面」，这几个字虽然简单，却含有深长的意味，把基督自己心中最热切的愿望完全说出来。祂这热切如同火烧的意愿，祂如今仍住在每一个基督徒的里面。

保罗握住了这个荣耀的真理，这个真理也握住了他。这个真理已经在他的经历、传道，和宣教士职分上成为实际。

「基督在我里面活着」、「我活着就是基督」，这是他个人经历的最高点。在保罗一面看来，再没有超过这个了。这就是他看为基督徒最正常、最该有水平的生活。

「基督在你们里面」，这是他给众教会信息的中心。这在保罗一切教训和传道中所显明的，且用号筒的声音显明了。

「神愿意叫他们知道，这奥秘在外邦人中有何等丰盛的荣耀；就是基督在你们心里成了有荣耀的盼望。」（西一27）

「基督在你们里面」，这是保罗在使徒职分上所努力的方向。保罗作事的方法虽不只一面，但他惟一的目的和标竿，就是基督可以成形在每一个基督徒里面。这也可以说：这是他一生对众教会的苦衷。

「我的小子阿！我为你们再受生产之苦，直到基督成形在你们里面。」（加四19另译）

基督就是基督徒的中心、基督就是基督徒的周围、基督就是基督徒的中心和周围的一切中的一切。正如保罗所说：「基督是万有，也在万有里面。」基督就是我的一切。

「基督是我们的生命，祂显现的时候，你们也要与祂一同显现在荣耀里。」（西三4）

祂是你的一切么？

### 一个完全的合而为一

每一个基督徒他的灵性历史可用两句话代表，就是「你们在我里面」、「我在你们里面」。在神的看法，基督徒与基督联合的光景必须使基督在天上如同在地上，基督徒在地上也在天上，这样，才算是基督与基督徒的合而为一。在天上的基督就是基督徒不能看见的部分，在地上的基督徒就是基督能看见的部分。这个思想未免使人怀疑，它明显的意义，就是你和我要把基督从天上引到地上，好叫人在一个属人的生命里看见祂是甚么人，并作了甚么事。这是要把在我们里面基督的生命，藉着我们的生活把基督完全地彰显出来，以致使那些看见我们的人，也能看见我们里面的基督，就能因着信和爱把他们引到基督的面前。

但是，我能见一个怀疑主的多马说：「除了我能亲眼看见一个真正活出基督生命的人，不然，我总是不信。」但我相信，因为我曾看见过这样的人。

有一年，有好几个礼拜的工夫，我住在一间公寓，这是一个妇人所开的，她的体重只有八十五磅。当我来到这里的时候，她住在三层楼上已经有两年之久了，除了在上面的蔚蓝青天，和在下面的青草小地，再没有其他的景致可观。但是她的眼睛灼烁灿烂，好像明星，她的脸上呈现一种可爱的笑脸，未为自己所受的苦难和所处的逆境所影响。她的脸面上反应出光辉，这光辉除了在世界的光所照的地方能看见之外，永不能在其他的地方或海洋、或陆地找到。原来基督作了她的生命，已成为现实。

有一个基督徒商人生了大病，躺在床上，快要死了。朋友们都去慰问他，在离别的时候，都觉得已经被他引进了天门，并看见了主的荣美。基督不但在他健康的时候作了他的生命，也在他患病的时候也作了他的生命。

一天，有一个青年的中国人到我这里来。他作了基督徒还不到两年，但他是一个已经脱离不敬虔和邪恶生活而爱主有极大改变的人。他离开了我以后，有一个仅看见他一剎那的绅士来问说：「那位青年人是谁呢？我从来没有遇见一个人，能像他这样迫使我立刻思念基督。」原来主耶稣已经成为他的生命。

在经历上祂是你的生命么？你能实在地说：「基督在我里面活着」，「我活着就是基督」么？

有一个人在荣耀里面，

祂的生命全是为我，

祂是纯洁、祂是圣善、

祂是得胜，不受约束，

祂是聪明、祂是仁爱，

祂的心极其良善，

祂的生命在荣耀里面，

我的生命也必如此。

＊＊＊＊

有一个人在荣耀里面，

祂的生命全是为我，

祂胜过了撒但，

祂断开了捆锁，

祂在生命中统治管理，

全然称主称王，

祂的生命在荣耀里面，

我的生命也必如此。

＊＊＊＊

有一个人在荣耀里面，

祂的生命全是为我，

在祂里面没有疾病，

祂也没有软弱，

祂有能力极其完全，

祂是爽朗而且愉快，

祂的生命在荣耀里面，

我的生命也必如此。

＊＊＊＊

有一个人在荣耀里面，

祂的生命全是为我，

祂的平安永远长存，

祂满有忍耐也极安静，

祂满心喜乐也充满光辉，

一心盼望显出，

祂荣耀的生命在我的

生命中完全活出。

## 第六篇 圣灵充满的生命

我们已经看见了神奇妙的救法，这是绝对完全的。但是大多数的基督徒都是活在属肉体的水平上，这是我们所不能否认的事实。因此就发生这个问题：「神的计划是否能够在我们身上活出来呢？」一个平常的基督徒能在更高水平过他的生活么？或者你们中间有人说：「关于更高水平生活的真理，全然合乎圣经，也合乎逻辑，但它不合乎我的经历和我所认识的许多朋友的经历。这岂不是说神的拯救计划太完全，以致不能在我们身上活出来么？难道像这样的，基督之生命的丰满，在我们每一个人的里面，真的不能活出来么？」

神的道在每一件事上，于每一个基督徒都是实用的，并且是有可能的。无论是谁，凡有基督的生命，不论他所有的多少，都可以得着基督生命的满足。

「我来了，是要叫羊得生命，并且得的更丰盛。」（约十10）

「因为神本性一切的丰盛，都有形有体的居住在基督里面；你们在祂里面也得了丰盛。祂是各样执政掌权者的元首。」（西二9-10）

当施洗约翰向众人说：「看哪！神的羔羊，除去世人罪孽的。」「那差我来用水施洗的，祂来是要用圣灵施洗」的时候，他已经把基督的工作完成的目的，用这两句话奇妙的宣告说明白了。基督的两面工作，就是除去罪孽和用圣灵施洗。基督的一切工作，是要把每一个基督徒带进与圣灵有一种正常的关系，正如神与基督自己所有的关系一样，虽然，这种关系是不同的。

基督曾把施洗约翰的话，在祂两次邀请众人来喝所赐的生命水时，都很清楚地说明了。

「人若喝我所赐的水就永远不渴；我所赐的水要在他里头成为泉源，直涌到永生。」（约四14）

「节期的末日，就是最大之日，耶稣站着高声说：人若渴了，可以到我这里来喝。信我的人，就如经上所说：从他腹中要流出活水的江河来。」（约七37-38）

基督已经应许赐给凡接受祂作救主之人一种恩赐，这恩赐要给他带来完全的满足和丰富，以后还要成为丰富的福气，满溢在其他人的生命中。基督赐给撒玛利亚妇人的一个恩赐，就是她喝水的来源，从一个汲水的罐子成为一个出水的泉源，然后使她的生命成为一条活水的江河。

### 圣灵——基督赐给信徒的恩赐

「恩赐」是甚么，基督已经很清楚地告诉我们了。

「耶稣这话是指着信祂之人要受圣灵说的，那时还没有赐下圣灵来；因为耶稣尚未得着荣耀。」（约七39）

请注意在这节经文，主耶稣告诉我们的三件事：

（一）恩赐是甚么——「圣灵」。

（二）恩赐是给谁的——「信祂的人」。

（三）恩赐在甚么时候给的——「耶稣得着荣耀的时候」。

祂是罪孽的担当者，必先成全这个工作，然后成为得荣耀的主，才赐给这个奇妙的恩赐。

这个恩赐的性质，当基督在离世的一夜和祂的门徒作最后谈话的时候，更加解明了。祂告诉他们要藉着圣灵永远的住在他们里面；要有一个生命里面的涌流和生命外面的流出，里面的涌流和外面的流出都是有神的能力，里面的涌流有超然的性质，外面的流出有超然的能力。祂如何活着，他们也要如何活着。祂如何工作，他们也要如何工作。为使他们过着这样生活的能力，祂应许他们「另有一位保惠师」，要来代替祂永远住在他们里面。

基督进到荣耀里以后，就履行了祂的应许，差遣圣灵来。在五旬节那一天，在楼上聚会的门徒都在圣灵里受了浸。从那一天起，凡用信心与永活的主作有机的和有生气联合的都得了圣灵的恩赐。

「我一开讲，圣灵便降在他们身上，正像当初降在我们身上……神既然给他们恩赐（或作『礼物』），像在我们信主耶稣基督的时候，给了我们一样，我是谁，能拦阻神呢？」（徒十一15、17）

一个人接受了罪孽的担当者作他的救主，他就在基督里面，圣灵也在他里面。原来接受子而拒绝圣灵，这是绝对不可能的事。

「如果神的灵住在你们心里，你们就不属肉体，乃属圣灵了；人若没有基督的灵，就不是属基督的。」（罗八9）

照着神的计划，在圣灵的恩赐中和祂儿子的恩赐中都有一定的目的。藉着圣子，众人得着生命；藉着圣灵，信徒得着更丰盛的生命。藉着圣子，众人脱离旧天性的（就是「属血气的」）地位而进入属灵的地位；藉着圣灵，信徒被提到属灵水平的最高点。原来每一个基督徒都应当在一个进深而增长的灵命里面生活，这是神的目的。圣灵住在我们里面，藉着三个方法来达到这个目的。祂藉着道把在得荣耀的基督里的满足启示我们。祂在我们里面模成一个渴慕这个满足的愿望。最后，祂自己把这个满足在基督里运行在我们里面。

罗马书第七章就是属肉体基督徒的形像；罗马书第八章就是属灵基督徒的形像。在罗马书第七章十节中：这个「我」字，就用了二十五次，然而却没有一次提到「圣灵」。罗马书第八章中：这个「我」字，只仅用过了两次，乃是在必须的地方，而「圣灵」却提到过十六次。这样，我们不得不相信在基督里生命的满足之意义，就是我们与圣灵的关系的前进，我们还必须问神，这前进是甚么？

### 被圣灵充满的生命

神在一个简明的命令中，指示我们信徒与圣灵的关系所能达到的最高点。

「不要醉酒，酒能使人放荡，乃要被圣灵充满。」（弗五18）

「要被圣灵充满」。你已经有圣灵住在你里面，但是那个还是不够的。要祂的全权，让祂从中心到周围地充满你。容许祂藉着祂自己的充满来充满你，加给你祂的大能的力量。

「……圣灵充满」，这是每一个基督徒的特权。因为他在神的家里是新生的，所以他有这权利。这并非少数的特权，乃是属主之人的特权。你是否正在轻看你的长子权像以扫一样，因他为一点红豆汤就把它卖掉了。你宝贝娱乐、金钱、或是地位过于被圣灵的充满么？

「要被圣灵充满」，这是每一个基督徒的需要。没有一个人可以不被圣灵充满，而能过着一个真正属灵的生活。五旬节的时候，那一百二十个人都被圣灵充满了，但只有十一个是使徒。有一些是妇人，她们回去烹调、缝补、料理家务去了。其他的一些是男人，他们回到田野或店铺去了。只有极少数的名字被记录在圣经之中，但是我从不怀疑那活水的江河，直涌入他生命的里面。不要以为你年纪太轻，不用被圣灵充满。要知道这能使你得着许多比你年长的基督徒，在渺茫的生命中所消耗的光阴。不要说你年龄老了，罪恶的习惯把你抓得太坚牢，以致使你无法胜过。我们要给圣灵一个机会，单单承认被圣灵充满是你最大的需要，并把自己的生命都完全交托在祂的手中。那么，祂必为你成就。

「要被圣灵充满」，这是每一个基督徒的本分。「不要醉酒」，你要顺服这个命令么？你一定要顺服的。「要被圣灵充满」，你顺服这个命令么？为甚么不？它不是对于你有相等的约束么？假如你的牧者时常有醉酒的习惯，难道你的教会对于他这样的行为没有相当的办法么？好的，假如他不被圣灵充满，并且也从未有过这种充满的经历。对于这个将如何处理呢？这一条命令不是和那一条有一样的约束力么？神不是因为你违背这一条命令，和违背那一条命令，或受过了一样不名誉攻击么？因为没有基督徒弃绝这一种蒙福的经历，而被宽免不必担当不遵行此命令的责任。弃绝在基督里的生命，既为不信者最大的罪。那么，弃绝那因圣灵所得的丰盛的生命，就是信徒最大的罪了。圣灵的充满并不是随便的，乃是责任性的。「他们就都被圣灵充满。」

「被充满」（Filled）——充满了（Full）——满足（Fulness）。

「要被圣灵充满」——转机（Crisis）。

「充满了圣灵」——光景（State）。

「被一切的满足所充满」——前进（Process）。

使徒和基督虽同住过三年之久，但是他们被圣灵充满却是在五旬节的时候。这是一个转机。他们不止被充满了一次，直到我们读司提反和保罗故事的时候，才说到他们「充满了圣灵」，这是一个光景。但是有一个无尽的、无比的满足，他们可以从这个满足按着各人的容量去支取。因此，有一个继续不住的充满。这是一个前进。我们应当有一个一定的时候，作为头一次的「被充满」。更应当有不住祷告与主交通，好叫我们时常被圣灵充满，并不住地把神的满足恩典日益增多地向里面倾注。要作属灵人，必须被圣灵充满，也被保守处于圣灵充满的持续状态。

### 圣灵充满的三面表示

在这一面，有时有极大的混乱发生，因为有人对于这样奇妙的经历，常期望一个特别的表示。关于这个题目，更有许多不合乎圣经的教训引人进入歧途。圣经很明白地指教我们一个三面的表示。

一、基督恒久的显现

「求祂按着祂丰盛的荣耀，藉着祂的灵，叫你们心里的力量刚强起来，使基督因你们的信，住在你们心里，叫你们的爱心有根有基。」（弗三16-17）

原初的基督徒，他们的生命，似乎显然地满溢着一种极活泼生命的感觉。这就是因为他们曾得荣耀主的看顾。祂对于他们是极其真挚。永活之主的属灵看顾对于你，也有这样的感觉么？这种感觉，就是被圣灵充满的生命中的一切丰富的报酬之一。

二、基督圣洁的生命

「圣灵所结的果子，就是仁爱、喜乐、和平、忍耐、恩慈、良善、信实、温柔、节制。这样的事，没有律法禁止。」（加五22-23）

这九种美德把耶稣基督的品格织成一幅使人惊绝的画，于此，可以窥见其本性之美丽、相称、完全。这种品格，决非出于天性的，乃是神圣的果子。圣灵充满我们的时候，祂就在我们里面使基督所赐给我们的生命达到丰盛。

三、基督属灵的建造

「但圣灵降临在你们身上，你们就必得着能力；并要在耶路撒冷、犹太全地、和撒玛利亚，直到地极，作我的见证。」（徒一8）

当祂差遣他们去成全一件属灵工作的时候，祂应许赐给他们一种属灵的能力。一切能力都是联于基督，但祂藉着圣灵把这能力交付我们。你有这能力么？在何处有祂充满，就在何处表现祂的大能。

圣灵充满惟一的事，就是把一个属肉体的基督徒成为一个属灵的基督徒。在五旬节那一天，门徒都被圣灵充满，试把他们五旬节以前和五旬节以后的生命作一个基本的比较，就可以发现一个使人惊奇的改变。五旬节以前，他们天天与基督同在；祂教训了他们许多奥秘的真理，也与他们过着一般的祷告的生活；他们有三年的工夫受主的造就和受主性格的影响。然而事实上证明，他们的失败与罪恶、嫉妒、野心、自私、骄傲、胆怯、任性、自爱、自夸——与未跟随主以前几乎完全一样。但在五旬节那一天，他们的自己也降卑了，基督被高举为王，就成了他们生命的一切。

其结果有七点：他们都成为一些聪明、清洁、热切、祷告、能力、受逼迫、和颂赞主恩的人。他们认识他们的主，也认识救恩的奥秘真理。他们成为一些清心的人。他们的骄傲、自私、胆怯、和爱世界的心，完全被他们的谦卑、慈爱、勇气、和专注天国的心所替代。在他们更新和满意的灵里，激起了一种热切的志愿，要吸引别人归向那拯救他们和感动他们的主。又把他们藉着祷告引到神那里。祷告就成了他们最大喜悦的东西和恒久不变的职分。又用祷告得着能力，于是活水的江河藉着这些洁净的水道，源源不断地流入耶路撒冷、撒玛利亚、直到地极。这样所彰显的能力，带来了不少残忍的迫害，但拘留所和牢狱不能抑制他们的颂赞、歌唱。五旬节使他们从属肉体的基督徒成为属灵的基督徒。亲爱的各位！你已经有了这样的变化么？

「在他里头成为泉源」。圣灵在每一个基督徒里面，就是一个活水的泉源，一个继续不断地向上喷涌的井泉，所以在祂里面的，就永不缺乏。这应许是你「将永远不渴」。你来赴聚会，就是带着一个水罐，希望作充分的汲取，预备回去供应你将来的需用么？但所汲取的日渐减少，致使你又觉得干渴不堪，这样，你还盼望到来年来此解渴么？你何不把你的水罐留在那里，将这口井泉带回家去呢？圣灵充满就是使你得着满足和丰富的生命。不仅自己不渴，而且能供应他人。

「从他里面流出江河」。在基督里面的满足，继而是基督的外面满溢的意思。既有一个属神的内流，就常有一个属神的外流。

这样的生命是你的么？若不是，你愿意要么？你若真渴了，祂已预备好给你。「人若渴了」——就是极简单的条件。「人若渴了，可以到我这里来喝。」亲爱的各位！喝吧！直喝到满足、直喝到充满、直喝到外面也满溢。圣灵的充满是为每一个渴的和每一个飢渴的人所预备的。

## 第七篇 充满的先决条件

圣灵充满需要洁净。圣灵充满，特别需要里面的洁净。在圣经里面给基督徒的两条命令，把此事极清楚地表明了。

「不要叫神的圣灵担忧；你们原是受了祂的印记，等候得赎的日子来到。」（弗四30）

「担忧」就是包含有「深爱」的两个字。你不能叫不爱你的人担忧。你能叫他烦恼、叫他发怒，但你绝不能叫他担忧。圣灵是慈爱的、爱情的、圣洁的；叫祂担忧的意思，是说我们正是叫深爱我们的那一位在那里难过。我们怎能晓得叫祂担忧的是甚么呢？「圣灵」的名称，常用以表示祂的性质，顾名思义，我们就可以知道在我们里面叫祂担忧的东西。

### 一、真理的圣灵

祂是真理的灵（约十四17），所以凡属虚伪、欺骗、假冒为善的东西都叫祂担忧。

在某一次聚会，我给会众一个作见证的机会。有一位妇人承认自己一件诡诈的罪，在她的生命里面已经有十二年之久。先前她是羡慕一位朋友的丝裙，然而她母亲不愿意出钱，叫她去买这样的东西。于是她就卖了她母亲的一块宝石，将所卖得的钱去买了一条，以后，她就偷偷竭力地欺哄着她的母亲。亲爱的各位！在你的生命中有谎言和欺诈么？这样，若不先洁净你的心，就不要盼望真理的灵充满你。

### 二、信心的灵

祂是信心的灵（林后四13），所以一切的疑惑、不信、不信靠、忧愁、焦燥等都叫祂担忧。你疑惑祂的道么？关于得救的基本真理，你还有不信的地方么？对于你的职业、子女、健康，你觉得有忧虑么？若是这样，你正是在叫信心的灵担忧，祂必不能充满你。

### 三、恩典的灵

祂是恩惠的灵（来十29），所以凡是硬心、苦毒、怨恨、不饶恕、不感恩的事都叫祂担忧。你还有与人争斗过口角使他怀恨么？你还有不肯饶恕人，不愿与人说话么？对于神，在你的里面有甚么不满意么？对于你的环境，还有些时候心里不平么？这样，你若不愿意洁净你的心，就不要恳求圣灵的充满。

### 四、圣洁的灵

祂是圣洁的灵（罗一4），所以凡是不洁净、污秽、卑贱的东西都叫祂担忧。你隐藏着不洁净的思想么？你阅读不洁净的书报、小说么？你有污秽的图画悬挂在你卧室的四壁么？你喜爱倾听淫秽的故事么？若是这样，你正是在叫圣灵担忧。

### 五、智慧和启示的灵

祂是智慧和启示的灵（弗一17），所以凡是愚拙、自夸、骄傲、无知的都叫祂担忧。原来祂已站着等候教训我们，并将属灵奥秘的东西启示我们。我们对于圣经的无知、倚靠自己的智慧、和偏行自己的道路，这都是叫祂担忧。

### 六、能力、仁爱、谨守的灵

祂是能力、仁爱、谨守的灵（提后一7），所以我们的软弱、不结果子、不节制，这都叫祂担忧。原来有千万人围绕着你，还未得救并不晓得福音的人，或者就有一些是在你的家里。基督为甚么不能得着他们呢？因为祂的能力流出所经过的水道被罪塞住了。你曾因为被人误会，觉得难过么？你自己曾被人怨恨，遭遇逼迫么？你时常体贴肉体，和天然的软弱么？这一切都叫祂担忧。

### 七、生命之灵

祂是生命之灵（罗八2），所以凡是在属灵的事上没有负担、没有热切、没有活泼之灵的，都要叫祂担忧。你曾否许久未读圣经呢？在你里面觉得与其进祷告室倒不如到娱乐场所去呢？这样，就必叫这奇妙的生命之灵担忧。

### 八、荣耀的灵

祂是荣耀的灵（彼前四14），所以凡是属世界的、属地的、属肉体的，都要叫祂担忧。你体贴肉体的事么？你爱世界么？你的灵专注属地的事么？这些都是叫圣灵担忧。

祂住在我们里面，能使我们「凡事联于基督」；并天天把我们领到「长成和祂一样的形状」。所以凡在我们里面拦阻祂实行这个计划的一切东西都要叫祂担忧。因此，许可那与圣灵反对的东西，使它存留在你的生命里面，这必是爱罪恶过于爱祂。这样的不忠信都要叫祂担忧。

灵性完全在于与圣灵一致的关系。活在明知故犯的罪恶之中，就是表明我们正在和一个担忧的圣灵同住。要被圣灵充满，就必须洁净。「神不要用金制造的器皿，也不要用银制造的器皿，祂所必须要的，乃是洁净的器皿。」

「不要销灭圣灵的感动。」（帖前五19）

当撒但在罪里引诱我们，我们对牠说「是」的时候，我们就是叫圣灵担忧；当神在圣洁或职分里呼召我们，我们对祂说「不」的时候，我们便是熄灭圣灵。祂要把每一个信徒完全引进神的旨意中，这或者是圣灵最艰难的工作。因为自己的意思时常隐藏在我们每一个人里面，也常有背叛神的恶谋在发动。医治它惟一的方法，就是在无论甚么事、无论甚么时候、无论有多大的牺牲，总要有一个熟虑的选择，就是要按神的旨意而行。总而言之，就是要我们一心一意以遵行神的旨意为每日生活的定例，绝不可有甚么例外。

原来「销灭圣灵」和「熄灭圣灵」，都是罪。祂住在我们里面，为的是要洁净我们。在一间黑暗的屋子里，虽有许多秽物堆积，却不被人所注意，若门户敞开，阳光射进来，甚至连最细的微尘也显露出来。圣灵光照在我们生命里面的罪越多，祂充满我们也就越多，罪的显示和认识越完全，就觉得神的同在越近，使我们对于罪就越发敏锐。有许多事情，在一年或一个月以前，你不以为是罪，但如今你晓得是罪了。

### 洁净的器皿

除了基督的血以外，就没有甚么能洗净人的罪孽，这是对于罪人和义人都是一样的。

「我们若在光明中行，如同神在光明中，就彼此相交，祂儿子耶稣的血也洗净我们一切的罪。」（约壹一7）

基督徒时常与罪恶接触，这「时常」二字，表示他永不能离开基督宝血洗净罪的事实。

### 洁净的方法

圣灵的担忧，告诉我们叫祂担忧的是甚么，还指示我们约翰壹书第一章九节；以后我们的责任就是落实了。神对我们所求的，只有一件东西——一个被诚心悔改所激动的坦白，完全的认罪。

「我们若认自己的罪，神是信实的、是公义的，必要赦免我们的罪，洗净我们一切的不义。」（约壹一9）

除了认罪以外，神必不接受别的任何代替物，并立即发觉假冒认罪。你曾想神收纳你更多的献金、更多的服事，或更多的祷告，作为你认罪的代替物么？对于罪的本身当有诚心的痛悔。否则，你想因为怕受罪的惩罚而懊悔，或因所犯的罪已被发觉，而被强迫承认，就算是认罪，这是你受了你自己的欺骗。有时候有一种假定的认罪，就是认别人的罪，而表现出自己的义。而更有一种局部的认罪，对于罪恶，滔滔不绝地来了一大套；对于罪性，却一字不肯提到。

有一次，我在一个小规模的中国妇女会给人们一个认罪的机会。一个圣经班的妇人急速地发言，显明是要为他人作一个好榜样。她承认自己的懒惰罪。我知道这不是她里面所必须认的罪，因为她承认此罪的次数太多了。那一夜，我恳求神使她确实地知道她的伪善，并引导她作一个真实的认罪。次日，出于一个真诚痛悔的心，她承认了自己恨恶她的牧师的太太，并有八年之久不与她说话了。

有一些罪，我们只须向神承认，因为我们是单独地得罪了祂（诗五十4），别的罪，我们必须向我们所得罪的人承认（雅五16）。但有时候，若我们恶待了神的选民，就应当在众人面前承认的（书七19-25）。

### 洁净的尺度

洁净必须使肉体、灵与魂都脱离污秽。隔绝各样污秽的事，这是神的要求。

「亲爱的弟兄阿！我们既有这等应许，就当洁净自己，除去身体灵魂一切污秽，敬畏神，得以成圣。」（林后七1）

神所要的就是一个在基督里的愿望，到外面的行为表现里外如一的洁净；就是在我们生命的中心直到周围的洁净。祂要我们对于罪的观念支取祂的观念，在祂来看：见美色动淫念，与奸淫是一样的罪。在祂看来：在一个人的里面有仇恨的恶念，和杀人凶手里面状态都是一样的。

你好像那些法利赛人，如同粉饰的坟墓，外面好看，里面却充满了各样的不洁么？神命令我们里外都要洁净。在你的生命里面还有一个隐藏多年的罪性么？如果你走在生命的道路上，在神的光中发现有罪的痕迹，赶紧的寻求洁净，除去一切的罪恶。

神把祂的能力，从祂自己的儿女身上撤回，直至他们除去罪，从亚干犯罪，祂如何对待以色列人的事上，可以清楚地看见。先是神警戒他们，攻下耶利哥城的时候，不准一人擅取任何战利品。但亚干因着看见一锭金子，若干舍克勒银子，和一件巴比伦的衣服，便起了贪心，把这些东西拿去藏在自己的帐幕里。这件事除了那位洞察万事的神以外，没有一只眼睛看见。随后以色列人进攻艾城，便立刻遭了极大的惨败。于是约书亚就俯伏在地上，向神祷告呼求。神告诉他：在他们当中有可咒诅的东西，祂不能以祂的能力，应用在他们的中间。必须把那贪婪、偷盗、和说谎话的人交出来，使他当众承认自己的罪。

在你的教会里面有没有拦阻神，彰显祂能力的亚干呢？若有，你是不是这人呢？你已经好久为求圣灵的充满，作了热切的祷告么？这其间你有没有继续活在你明知的罪恶之中呢？你有没有任意地违背一些你所明知的诫命呢？你有没有熟虑地反对神所显示你的旨意呢？若有这样的事，神正在告诉你说：「耶和华吩咐约书亚说：起来！你为何这样俯伏在地呢？以色列人犯了罪，违背了我所吩咐他们的约，取了当灭的物；又偷窃，又行诡诈，又把那当灭的放在他们的家具里。因此，以色列人在仇敌面前站立不住。他们在仇敌面前转背逃跑，是因成了被咒诅的；你们若不把当灭的物从你们中间除掉，我就不再与你们同在了。你起来，叫百姓自洁，对他们说：你们要自洁，预备明天，因为耶和华以色列的神这样说：以色列阿！你们中间有当灭的物，你们若不除掉，在仇敌面前必站立不住！」（书七10-13）诸位！你若还在与一个担忧的圣灵同住，你必不能被充满。因为要圣灵充满，必先实行清洁。

## 第八篇 属灵人所当尽的本分——奉献

神在祂的儿子和祂的圣灵两样珍奇的恩赐中，已经把我们所需要用的一切都给了我们，使我们能够过着最高的水平的生活。当祂把祂的儿子和祂的圣灵赐给我们的时候，祂已经把祂所必须给我们的一切都赐给我们了。

神已经预备好了一切，但你必须决定你是否愿意被圣灵充满。神与世人中间有一道界线，就是个人的意志自由权，甚至连神自己也不能越过。祂已经在你面前摆好了筵席，但祂不能强迫你去吃。祂已经为你敞开了走进丰盛生命的门户，但祂也不能勉强你进去。祂已经在神的银行里存了一笔使你作属灵的大财主的巨款，但祂不能代你签写支票。神已经作成了祂一面的事，现在你必须尽你的本分了。或满溢、或缺乏，这责任完全由你自己担当。神只受一件事的限制，就是你给不给祂的充满的位置。你在成为属灵人的事上，有一个被限定极明白的本分。我们现在来思想它：

### 奉献——信徒对受圣灵充满当尽的本分

灵命中基本的原则，在于它的管理问题。圣灵的工作，就是要带领基督徒，拒绝自己其他的主权，而拣选基督的统治权，在他的生命中管治一切，就是奉基督为他的主人。

「岂不晓得你们献上自己作奴仆，顺从谁，就作谁的奴仆么；或作罪的奴仆，以至于死；或作顺命的奴仆，以至成义。」（罗六16）

将生命无条件的献与基督，这是自由地在圣灵里的第一步。

奉献的生命——为甚么呢？

奉献生命与基督，其中有一个基本的动机；当这个动机被发现的时候，它可以折服我们的辩论，折服我们的倔强。现在我愿意告诉众位，神如何吸引我，使我得着这个发现，也盼望它或者能帮助你们。

当我幼年的时候，我就接受了基督为我的救主。我在罪的赦免和与基督同在的两种感觉中，经历了深厚而真切的快乐。这个快乐，使我热切地盼望在我家庭中其他的人得救，并恳切地为此祷告，但我的祷告并没有得着答覆。因此，我的心中就极其难过。

虽然已得重生，但有一些旧有的罪还是不断地在我的生活中出现。最难解决的，就是一个恶劣的脾气。我现在愿意告诉众位，在我大发脾气的时候，说过一些甚么话、作过一些甚么事。有一个知觉敏锐，富于感情的心常随着我，在我的急性怒气发作以后，我常走到一边大声泣号、心碎。于是决定用意志方法去胜过，结果无效，因为我的脾气来得疾速，我的意志来得迟缓。从做孩童的时候，我就常恨恶一样东西——假冒为善。我很自然地从其他的基督徒的生活中发现，并毫不客气的施以苛刻的批评。但有一天神竟让祂自己的光如同洪水一般，泛滥在我的灵魂里，启示了我自己的假冒为善。我真爱我的主，因祂把我曾加在别人身上的讽剌加给了我，因此，我就极恨恶我自己。

一日，懊丧极了，我在自己的屋里寻求安静，并决意停在那里，直至有甚么事发生。我要告诉主，祂必须指示我，何为一个真实的基督徒的生活，并怎样地去活着，不然，我就请求我的牧师把我除名，我好告诉我的家庭，我再不承认是一个基督徒了。神知道我是诚实的，一个诚实人，通常是最容易得着祂的看顾。

藉着两节经文，祂答覆了我的问题，并且释放了我。若这两节经文，能够指示在这里的每一个人，好像在那一天指示我一样，这就是神把这些当作特别的恩典来赐给你了，我要为此永远无穷地颂赞祂的名。

「岂不知你们的身子就是圣灵的殿么？这圣灵是从神而来，住在你们里头的；并且你们不是自己的人；因为你们是重价买来的；所以要在你们的身子上荣耀神。」（林前六19-20）

神藉着这两节经文的三个述说，把一个奉献的生命的根基启示了我。「你们不知道你们的身体，就是神所赐住在你们里面圣灵的殿么？」是的，我以前并不知道我的身体，与我的变化，有甚么的关系，也不知道那圣者就住在我里面。神要求我的身体，并说：圣灵已经以我的身体为居所。这真是给了我们一个惊心动魄的提示。回顾那时候，我正在祈求那圣者住在一个甚么样的地方呢？

如果你今天听说：世界上最高的元首要来香港作数日的停留，招待委员会请以你的府第作他的临时行辕。这样，那房屋的大扫除，不是要立刻举行么？对于那房屋的清洁和陈设，你将要怎么样的尽心力而为之呢！一切的布置、设备，不是务要力求与这位贵客的身分相称么？但是我们对于那万主之主、万王之王，并非一天、两天，乃是一生一世要在里面居住的地方，又为甚么弄得这样的不洁净、不适合、无秩序呢！

但是我说：「主阿！我已经把我的灵魂给了你，为甚么连我的身体，也必须给你呢？」那一天主没有回答我，但从此以后，我对于这个问题便一天一天地明白了。祂需要一条通路，藉着把祂自己显现给世人看。「道成了肉身，住在我们中间。」人藉着子可以看见父。基督现在在天上。阿！在地上不更需要祂的存在么？那些在你城里、家里、学校里、警察局里的人，不是需要看见祂么？祂将藉着甚么方法，显现给世人看呢？祂有两个方法。

第一，就是藉着祂的道。但是有千万人没有得着圣经。更有千万人，纵使有圣经，他们不能读或不肯读。

第二，就是藉着我们这些住在世界上的基督徒形成祂的身体，来彰显祂。

阿！现在在香港最大的需要，不是光在福音的宣传和教训，乃是看见耶稣基督在马路上散步和生活在家庭里。祂将如何作此事呢？就是藉着你。那一天，耶稣指示我，需要我的身体当一个把祂自己显现给世人看的媒介。

这一个请求极其迫切而正确，然而我仍拒绝奉献。我的生命不是属我自己的么？然而要把它的绝对的主权移交于别人，不是对方苛索过奢么？这样办是合理的么？这样办是必须的么？阿！我硬要留下生命自己管理，这是何等愚昧阿！

但是我的主早已预备了，准备用那第二个奇妙的述说来应付它。「甚么？你们不知道你们不是你们自己的么？」若是今天晚上，你把各样的事忘记不要紧；但我请你把这个问题更深地牢牢地刻在你的心版上。它好像一把双刃利剑剌在我的最深处，现在还插在那里。这几个字把我口头上承认是属基督，而自己却依然保留其管理权，主把这种假冒为善的光景显在我里面。这光就如同斧子放在树根上——我们到底是以基督为我们生命的主阿！或是仍让自己继续着操纵一切呢？

然而我又害怕。若使我奉献了，基督有甚么不可以向我讨的呢？有甚么不可以向我要的呢？那时候，我喜欢把我的生命中的一切不愉快的不顺服的都交给主。即使祂肯把其余的一切都给我留下；因为要管治我的意志，祂必先软化我的心。

「甚么？你们不知道你们不是自己的，因为你们是重价买来的么？」买来的！不是我自己的，因为是买来的。以前我常想将来要把我生命的主权让给基督，这是因为我已经把它奉献。但在那一天神启示我，我已经属了基督，是因为祂已付过了代价，有了拥有权。那么，神向我要生命的完全所有权和管理权，不是一件绝对合法的事么？

这个请求我必得许可了，然而我仍不愿意奉献。祂对于我这个无信用的无赖，是何等有耐性！祂轻柔地开了我的眼睛，使我极清楚地看见被钉十字架的基督。「用重价买来的！」阿！那个重价！「赎出的——用基督的宝血！」这是为我付的代价！神的无玷污无瑕疵的儿子的生命，为我这有罪的私己的生命舍去了！那一天，我看见了一位正在十字架上为罪人死的救主。原来是一个生命代替一个生命！

直到那一天，我常说：「我必须把自己给你么？」但是在那一天，我便呼号说：「主阿！我可以把我自己给你么？」这样就把我所以为人的一切，和我所有的一切，永永远远地奉献给祂了。

在那个奉献的实行里的基本动机是甚么？那基本的动机，就是对于基督要求我们的生命是理所当然的，有了灵性的理会而欢喜快乐地以爱还爱。现在我可以下一个奉献的定义。奉献就是决心把整个的灵、魂、体的完全所有权、管理权和使用权，都奉献给基督，因为灵、魂、体都是由祂来的，所以这些权柄理所当然是属祂的。

不是因为要想属祂，所以把我们的生命献给祂；乃是因为我们是属祂的，所以把我们的生命献给祂。购买了主权，惟有让交，乃能实行占有。在北京有一女子学校，因学生增加，所以需扩充校舍，从毗连学校的一户中国人家买妥了房屋。经过多次的议价，始告成功。文契写好，代价付讫。但到秋季开学，学校仍未获得占有和使用新购的房屋。为甚么呢？因为这户中国人家还没有将房屋让出。购买是名义，让交乃能真正占有。

在十字架上，基督为得着你的生命的所有权，已经用祂所流出的宝血作了代价。以买得权论，你的生命是属祂的。现在你已经把属祂的东西让交了么？你已经把「自己」搬出去，好叫祂迁进来么？

基督对于你的财产有罢免权，因为祂是你的主。但是祂的方法，就是以爱来吸引你，不用强势来迫你。所以祂对于我们的恳求是「我以神的慈悲劝你们，将身体献上，当作活祭。」你对于这个恳求，曾作过何等的答覆？

奉献的生命——是甚么呢？

自己不愿意放弃任何的东西，除了以强迫的手段来对付它。所以对于奉献的标准有明白的必要。在我们当中，有许多人想神向我们要东西。主耶稣是「人子」：祂所最愿望的就是与人为伴，所以祂需要我们。祂要我们先奉献自己。

「并且他们所作的，不但照我们所想望的，更照神的旨意，先把自己献给主，又归附了我们。」（林后八5）

神把奉献的量记载得特别详细，惟恐我们在「已把我们的心归与主」，或「我们的灵魂已蒙拯救」便突然停止。单用奉献的词，而失却奉献的真义，这是世界上最容易的事。神要我们的灵与魂，也一样地要我们的身体。

「所以弟兄们！我以神的慈悲劝你们，将身体献上，当作活祭，是圣洁的，是神所喜悦的；你们如此事奉，乃是理所当然的。」（罗十二1）

但因神不容许在这个奉献的事上有一点的遗漏，所以要作更深的前进。祂完全知道生命的美丽，怎可以被一个身体上未奉献的肢体所摧残，因而它的见证就归于无有。一个不奉献的舌头，竟成为多么大的一个罪恶的源头！原来一只不奉献的眼睛，当为贪婪担负多大的责任！在一只不奉献的脚前，开启了多么大的邪恶的道路！一只不奉献的耳朵，是多么爱听不道德的闲谈！神特将奉献的度量，详为记载，直至达到把你的身体的每一个肢体和器官都包括在其中。

「也不要将你们的肢体献给罪作不义的器具；倒要像从死里复活的人，将自己献给神；并将肢体作义的器具献给神。」（罗六13）

「你们自己」

「你们的身体」

「你们的肢体」

原来一切都包括在其中。没有遗漏或免去的东西。神已经洁净了我们整个人的人格。我们的奉献应当与祂的洁净相称。

「愿赐平安的神，亲自使你们全然成圣！又愿你们的灵，与魂，与身子，得蒙保守，在我主耶稣基督降临的时候，完全无可指摘！」（帖前五23）

所以我们奉献给基督的，乃是包括了我们的里面——智力、心思、意志；和我们的外面——家室、子女、职业、财产、娱乐、友谊、光阴、金钱，再加上生活。这都包括我们的过去、现在，以及将来的事。有时候容易把我们过去的事给祂。但不交托祂管理我们的现在，特别害怕祂来管理我们的将来。这些事都包括我们最好的和我们最坏的。或者我们喜欢把我们的糟粕给祂，把精华却留为己用。

岂不知我们在奉献里面是没有可以保留的东西。我们不能把我们的生命的任何部分放置一边，而标以「保留」的记号，拒绝移交，这是一种背神的行为。若基督是主，祂必是我们一切的主。

### 奉献的生命——怎么样呢？

神时常用祂无比的恩惠来带领我们，使我们对于承继在基督里的产业有更大丰富的经历。所以主耶稣站在你生命中的每一个未奉献的屋子之门外，等着进门。若请祂进来，门必须从里面打开。

「看哪！我站在门外叩门；若有听见我声音，就开门的，我要进到他那里去，我与他，他与我一同坐席。」（启三20）

祂站着，叩门：「若有听我的声音」。各位！你今天晚上曾听见过祂的声音么？「就开门」。阿！奉献的「怎么样」，这问题就此解决了，就是开门而已。你已经开了门么？容许我们清楚地述说这个包括甚么。

奉献给基督，这是一种决定的行为。这不是光在口头上所说的愿望，乃是在意志确定的行为。愿望成为决定，而决定成为行为。你必须说：「我在这里，现在把我自己毫无保留地奉献给基督。」

奉献给基督，这是一种自动的行为。祂站在门外，但不强断你门上的锁键。祂要等候你来给祂开门。若有爱，祂就愿意进去，所以若非以爱相交，恐怕这进入要使你徒有心痛而没有快乐。祂要你面带笑容口唱诗歌地去给祂开门。

奉献给基督，这是一种最后的行为。若是你的奉献果真与我今天晚上所说的，那么，这样的行为是用不着重复的。因为出于至诚的奉献，可以持久而直到永远。由于奉献，你便承认你不是自己的，你便要把你的生命所有权交托给基督。你便尊奉祂为你的主，你便把你自己归祂掌权。更新的奉献，这是表明你头一次的行为，是有不忠实和虚伪。（注：更新的奉献，是在进一步光中作的，光越大奉献的越多，并不是说头一次的奉献不彻底、不忠实、虚伪。第一次的奉献是基础，以后的奉献是在这一基础上加增的。）

是的，人在奉献的时候，不认识在那种行为内所包含的一切，或他要向祂所要求的一切。正在你开始完全为神而活以后，你就要了解自己，坚牢地把持着你的生命。但是圣灵要忠实地给你启示这个。当这样的启示的时候，人应当作甚么呢？他必须把他的身体再一次完全的奉献么？不可，基本的奉献只一次就够了。单要说：「主阿！这件东西是我献给你的那个全部的。这些都是属于头一次该交托给你的。直至现在我仍不知道这些未奉献，就当这时候，我要把这一个特别的东西奉献给你。」这样，这头一次的奉献行为，就成为一种继续不断的行动：「让给是前进的动机」。

从人的立足点，过一个在最高生活的第一个条件，就是以生命奉献给基督。你已经奉献过么？每一个门都未加锁，都是向着你的主基督敞开着么？有一次，我到一个大学区主领传道会。到了预备招待我的家，女主人把我从一个屋子外楼梯领到客房，这是在厨房的上面。以后女主人离家到别的地方。在外面一整天。不久以后，我就听见有人在前门口，我想一定是给我拿行李的人。因为这个时候外面正在下大雨，所以我决意不走前门，想从房外通过下楼，叫人把我的行李拿进来。这个房子有三个门通往后廊。我走到第一个门，试验着去开它，但是不能——它锁着了。照样连试过第二、第三道门，都是锁着的。

忽然之间，我觉得意志异常的寂寞，我就急回到楼上那间小后屋里——女主人为我所预备的惟一房间。为要多感觉到与基督相交，我就跪下祷告。顷刻之间祂对我说：「妳不知道成千上万的人都是这样地接待我么？他们请我进入他们的生命，却把我置放在一个小后屋的客房里，也期望我住在那里，但是我渴望进入他们生命的每一间房屋，同享他们所有的经历。」

阿！亲爱的朋友！你把基督放在你家里的那个地方呢？你尚有锁着的门么？祂曾把祂钉透的手放在你生活娱乐的地方，渴望着进去，但是否发觉你已将此室关闭了呢？祂曾要进入你在所经营谋生意的公司，参与你的生意，你曾否允许了呢？祂曾因为那洞察万事的眼睛，发现了你正在那里进行你暧昧诡诈的计划，祂是否想进去，却被你挡住了呢？祂曾渴想进入你所想往的生活内，帮助你策划一切，使你的计划适合，这扇门你给祂开了么？祂推过门，但你不许祂进来——门是否已在里面锁了呢？祂极愿使你饱足，赐给你多福，但曾因你的款待不周，使祂回到楼上的小后屋客房，在那里满心忧愁，叹息，不是么？

我从那个大学区到另一个大学区。那边的居停是一个孀妇。她的家极其狭窄。我们在厨房开饭。阿！但她待我的隆情厚谊，这是我平生所少见的。凡她能力所及所置备的一切好东西，都拿来供我享用。头一天，她就对我说：「安女士阿！我的家是极其狭窄，但妳若是在此一日，我的一切便都属妳。妳愿意到何处就到何处，妳愿意作何事就作何事——请不必客气。」阿！四处奔跑的我，竟能在短时间里得享宾至如归之乐，并毫无拘束地作临时的家之主，这是一件多么难能可贵的事！

阿！亲爱的朋友！主耶稣正在你里面么？你曾对祂说：「主耶稣阿！我只有一个很简单的生命，让给你住的地方，但你在这里的时候，所有的一切都是你的。你愿意到何处就到何处，你愿意作何事就作何事。」祂常在等候这样的邀请。若见请帖，祂就立刻来临，并要何等无拘无束地以生命为祂完全的家——真的毫不客气。倘若你还没有把所有的门户都从里面开放，并亲切地、快乐地邀请祂进来。那么，今天晚上，你愿意去作么？

## 第九篇 属灵人所当尽的本分——信心

在这里也许有人说：「按我所知道的，我已经把我的身体完全献给基督了，但我好像还是生活在属肉体的基督徒的水平上。人既已奉献了，还有不被圣灵充满的可能么？」是的，这是虚空的生命，等候要充满信心。

奉献说：「主阿！我不是属自己的，我要把我的身体当作活祭奉献给你。」

信心说：「基督在我里面活着。」

奉献说：「主阿！你要我作甚么呢？」

信心说：「我藉着基督加给我的力量，我能作一切的事。」

奉献者以基督为主。信心者以基督为生命，如同「司提反充满信心和圣灵」。

信心是恩典的补足物

你看见过一道完全的虹么？一般虹的上端是完全的，其下端总是不见边际的。有一次，我站在海滨，凭高远眺，就看见一道虹的两端如同出自水中，成为一个完全的拱门。藉着这个美丽的征象。圣灵把信心和救恩的关系给我解明了。如同在以弗所书第二章八节所启示的一样：「你们得救是本乎恩，也因着信。」

拯救的拱门，这是出于神一面的都是恩典，出于人一面的都是信心。神的恩典是完全的。但是人的信心是何等的亏欠呢？恩典已经在基督里把习惯的灵性生活所需要的一切都预备好了。但要使这拯救成为实在的，信心必须去领取。恩典供应；信心占有。恩典是为每一个信徒所预备的，信心才能使之成为实在的经历。

神告诉我们：没有信心，就不能讨祂的喜悦。基督最严厉的责备，有一些是特别为祂的门徒之不信而发的。有祂的同在、有祂的话语和祂的工作，却不能启发出他们的信心，这是使基督非常忧伤的事。

你记得：祂在船上的时候，忽然起了暴风，他们因为惧怕，便大声呼喊。祂对他们说了甚么样责备的话呢！虽然狂风大作，波浪翻腾，祂已沉睡——然而祂还是与他们同在。他们为甚么还惧怕呢？惧怕与信心是不能并存的。

「耶稣说：你们这小信的人哪！为甚么胆怯呢？于是起来，斥责风和海，风和海就大大的平静了。」（太八26）

在另一个时候，彼得奉主的命令在水面上行走。风忽然大起，彼得将要沉下。他为甚么怀疑呢？不是那管理大海的主吩咐他说「来」么？祂的保守，不是随着祂的命令么？怀疑与信心，是水火不相容的。我们有怀疑，就没有信心；有信心，就没有怀疑。

「耶稣赶紧伸手，拉住他，说：你这小信的人哪！为甚么疑惑呢？」（太十四31）

门徒亲眼看见基督用几个饼、几条鱼叫众人吃饱，以及他们渡过湖那里去，却因为忘记携带食物，便挂心。为甚么使他们忧虑呢？他们不是才看见祂用七个饼和几条鱼叫众人吃饱，还剩下满满的七筐子么？难道在必要的时候，祂不能一样地供应十二个人的一顿晚餐么？忧虑和信心是不能并存的。

「耶稣看出来，就说：你们这小信的人，为甚么因为没有饼彼此议论呢？你们还不明白么？不记得那五个饼分给五千人、又收拾了多少篮子的零碎吗？」（太十六8-9）

阿！我们怎么常藉着那凶暴的三头政治——惧怕、怀疑、和忧愁，把我们对祂的信心从里面挤出去呢？身体的软弱、经济的损失、负担的压迫，以及灾祸和恶运……常常来攻击我们，我们因而不感觉得祂的同在，怀疑祂的话语，忘记祂的工作。

基督最柔和的称赞，有一些是对于那些极少认识祂的人而发的。百夫长因他的仆人患病，来求基督去医治他。基督允与他同去。但百夫长回答说：「主阿！只要你说一句话，我的仆人就必好了。」阿！这样的信心，使祂的心感觉非常的快乐，使祂的口显出温甜的称赞：「这么大的信心，就是在以色列人中，我也没有遇见过。」

然而说出恩典和爱不能与信心相称，这在神的道中没有这样的记载，在人的经历中也没有这样的例子。若神有一次对真实的信心无反应，那么，他的信与爱，也不是真的了。对爱与信相称的信，或者在你们中一些人来看，是不可能的。岂不知道信心就是世界上最简单的东西。信心只是仰望耶稣基督，并照着祂所说的而行。这样，人为甚么还不容易有信心呢？这是因为我们光看艰难，而不看基督。我们越看艰难，艰难就越发难。他们若把基督拒绝于我们的眼睛以外，信心自己并没有拯救我们或保持我们的能力，但信心能将我们和那具有能力的主联合。现在容我们思想如何得着信心的方法。其方法有二：

### 信心扎根在神的伟大的事实里

我曾在瑞士一条树木的山路上步行，我看见一棵有趣的大松树。这棵松树生长在一个绝壁上，有一块大圆石正在它的下面，使树干高出地面数尺。树虽正踞圆石之巅，但能直逼云霄，高至五十尺多。怎能这样呢？这个秘密最后被我们查明了。原来遍布在石上的树根，绕过圆石而深深地扎入周围的沃土中。所以那块圆石，虽然径直地插在它的中心，却不能把它掀倒。

这是一个多么于我们有教训的功课！灾祸、恶运、痛苦、忧伤、试探、诱惑、怀疑、失望，都是在向我们倾倒。在我们的生命里有这些东西，我们怎样还能够存着平和、忍耐和得胜的光景向前进呢？这些都不能把我们掀倒么？绝对不能，若使信心遍布在他们之上，把他的根直扎在神的大而永远的事实的沃土之中。这些事实中有些是甚么？今天晚上，我只能举少数几个例子，但我盼望你自己能查考神的道，发现比这些更多的事实。

一、神是爱

「没有爱心的，就不认识神；因为神就是爱。」（约壹四8）

这是神永远的事实中最大的一件事，值得我们的信心扎根在里面的。神好像将你忘记，或者祂按在你身上的惩戒的手过重。祂好像闭了祂的眼睛，掩了祂的耳朵，祂好像对于你负的重担和你所遭遇的心伤，漠不关心。阿！亲爱的朋友！不是的，因为神就是爱。神的爱如同太阳的光，无所不照，不论你有没有从祂的光线得着温暖和爽快。

有一个中国妇人来问我：她为甚么不能领她的母亲归主。她母亲是一个热心的佛教徒，她为她祷告多年，她的心不但没有一点变化，反倒越发刚硬了。当我留心察看她的面色的时候，便见有些皱纹，这是在她自己的心中有残酷和背逆的记号。然而经我以柔和的话语略试她的口气，她的眼泪和怨声便一涌而出。「神是不公义的阿！祂不以公义来待我；其他的母亲都能有她们的孩子，惟独我的孩子都一个一个的丢掉了。最后的一个还是婴孩，正是在上月死的；神实在是不公平阿。」

不到几分钟的工夫，我们都一同齐声哭泣，以后就一同谈论到神的爱。既是那个爱赐给了她五个孩子；一定还是那个爱把他们领回到祂自己那里去了。慢慢的，那个少妇的信心根基便遍布在那块伤心大圆石之上，而往下、往下、往下的扎在「神是爱」的永远的事实里面。于是平安、喜乐进入她的心中。次日，她的母亲来探望她。因此，她就对她说：「这究竟是怎么一回事呢？我以前从没有看见过妳有这样的面色。」她的女儿就告诉她，以前的生活是背逆神，但现在已经过去了。从那一天起，她母亲便愿意去听福音，不多几个礼拜以后，就接受了基督作她的救主。

二、神的恩典是够用的

「祂对我说：我的恩典够你用的；因为我的能力，是在人的软弱上显得完全；所以我更喜欢夸自己的软弱，好叫基督的能力覆庇我。」（林后十二9）

神永远没有应许基督徒不遇见试探和试炼，但应许在每一个试探有一个避免的方法；在每一种试炼有一种忍受的能力。在我们的软弱最难堪的时候，就是祂的能力最完全的时候。

基督能拯救到底

昨天晚上，或者你们中间有人说：「我不能在香港过着一个奉献的生活。」你想到了你那不信基督的家庭，你的社交范围的繁华和诱惑，你的职业、生活质地的不忠实和诡诈，因此说：「我不能在这样的环境里过着一个奉献生命的生活」。但是我说：「能！」若你肯让你的信心之扎根在「基督都能拯救到底」的这个永远的事实沃土之中。祂有洗净罪孽和使你不犯罪的能力。

要想那滚向使徒保罗的圆石：鞭打、石砍、冒险和诸般的逼迫。但是他的信心遍布在这些试验和试炼之上，而他自己又扎根在神的爱、恩典和能力的永远的事实里面，所以使他能长成伟大属灵的身形。得荣耀的基督为保罗所作的，也预备好为你和我作。

### 信心倚赖神的信实

我们的信心若有踌躇，但是祂的信实是永不改变，彼得弃绝基督，但是基督对彼得的信实仍未被动摇。天上的父永不能忘记祂的一切应许，也不能否认自己不去履行。

「我们纵然失信，祂仍是可信的，因为祂不能背乎自己。」（提后二13）

我们或者因着战败失望，要投降仇敌，或因气馁停止工作，或手扶着犁向后看。但是基督决不会丧胆或气馁。祂永无战败的失望，祂永不承认恶者方面的得胜。祂对于我们负完全的责任，祂是恒久信实的。

「那召你们的本是信实的，祂必成就这事。」（帖前五24）

在瑞士，我看见两个女子过一冰洞。路径没有特别的标符可以辨认；冰上有一些广大的大洞；她们都未穿走冰的钉鞋。然而她毫不恐惧，终于平安地过去了，因为她们被系在一个晓得如何避免冰上的危险和胜过困难的人身上，她们至诚无疑地倚赖着这位忠信可靠的指引者。

我们旅行的路上，埋伏不少的危险和苦难，然而不必害怕，因为我们也是被系于一位指引者的身上，祂是我们的父所特派指引我们在一路上平安的。

### 凭信心接受圣灵充满

你是神的儿女么？那么，凭你为子之道，你便可以被圣灵所充满。你又何不使用你的儿子权柄呢？一个忠实人要得着一件东西的所有权，有三个方法——以金钱购买、以他物交换，但也有把它当礼物赠给。

人能买圣灵的充满么？行邪术的西门曾经试验过，然而受了极严重的斥责。我们可以把甚么东西给神换圣灵充满呢？那有钱的青年的官，满可以拿出他的家产的一半来换取更丰盛的生命，但他竟忧忧愁愁地走了。你曾试验和神订立契约，把你的光阴、气力、才能的残渣部分献给祂，换圣灵的充满么？买和换两个方法都是绝对不能行的。

我劝你切莫尝试。只有一个方法，你可以藉着得着圣灵充满，就是当一件礼物接受它。

「我们所以知道神住在我们里面，是因为祂所赐给我们的圣灵。」（约壹三24）

通常，人对于一件礼物如何处置呢？他敬领它，也感谢那给与者。这就是神切要你对于这个圣灵的珍奇礼物的惟一处置法。

有一天，有两个中国朋友，王先生和王太太来探访我。王先生只是一位青年的基督徒，但他爱主的心，极其真诚。他看神的道无异自己的饮食。阿！这是怎么样的爱呢！一时使我想起有人给了我一本《司可福圣经》（C.I. Scofield Bible），叫我转赠一位中国朋友。我就把它赠与王先生，说：「我看你爱慕圣经。有一本《司可福圣经》，我极喜欢赠你。」当我一提到《司可福圣经》，他的颜面顿现光辉，两眶充满眼泪。他说：「阿！有一天，我看见一本《司可福圣经》，从那时以后，我极愿有一本。我就着手为这件事祷告。我到过一家书店去买，无奈价值过贵，我的购买力不及。」

王先生断定他不能买一本《司可福圣经》，也没有人肯拿一本来换他所有的甚么东西。他只有一个得着的方法——当一件礼物接受。现在这本圣经已经有人当礼物赠给他了。他怎么样呢？

他说：「我诚然需要那本圣经过于任何东西，但我祷告的时间还不够——等我为它再多祷告几个月呢？或者现在我实在不配领受这本圣经。我必须等候，直到成为一个更好的基督徒才配领受它？或者这本圣经来得太容易，我不肯白白收人的礼物，我想我还是应当自己设法得到一本才好？或者你说那本圣经是给我的，但是我觉得不是给我的，所以我想应当等候，直到我有这样的感觉？」

倘若王先生说了一句任何这样的愚拙的话，我敢断定不是他自己为人不忠实，不是真正需要一本《司可福圣经》，就是他以我为不忠实，不是出于诚意地把那本圣经送给他。

请看王先生怎样办呢？巴不得你能看见当时他用双手接那本圣经的敏捷的姿势和他立刻为此跪下感谢神的快乐。他起来以后，说他将来要怎样用这本圣经引人归向基督。

你曾要过圣灵充满么？神拿祂的充满当作礼物来赐给你。你曾怎样处置这件礼物呢？你还在恳求圣灵充满么？或是你正在拒绝这件礼物，直到你想你配接受它呢？或是你还在那里大发其糊涂，要藉着自己的努力，使你自己充满圣灵呢？或是你正在等候一些狂喜的感觉，作为神的灵充满的凭据呢？

亲爱的朋友阿！若是你现在正在告诉神，你渴慕被圣灵充满，却还在那里作些糊涂事，这样，不是你自己不诚实，不是真正要充满；就是你不相信神当祂把圣灵充满的礼物给你是真诚的。

你是诚实的么？你真正愿意被圣灵充满么？那么，你既承认在你里面有圣灵的内住，现在用儿子的权柄要求祂的充满。你领受了那礼物，感谢那给与者，并马上用这礼物引人归向基督。

藉着一次信心的行为，你可以接受圣灵的充满。藉着继续不断信心的行为，圣灵的充满便成为习惯的了。